
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Querida(o) consulente,  

Seja muito bem-vinda(o)! 

• Lembre-se de que está em um TEMPLO RELIGIOSO 
SAGRADO. Por isso, vista-se adequadamente, com roupas 
claras e compostas; 

• Evite bermudas, roupas curtas, transparentes, decotes e 
chinelos. Você está convidada(o) a cantar e bater palmas 
junto, sinta-se à vontade!  

• DESLIGUE O CELULAR; 
• O ACVE não se responsabiliza pelos pertences deixados nas 

dependências, por isso seja cuidadosa (o). 

VALPARAÍSO - 01 NOVEMBRO 

Gira em homenagem à Omolu 

CRISTALINA - 05 NOVEMBRO 

Palestra e Passe 

VALPARAÍSO - 06 NOVEMBRO 

Gira de desenvolvimento mediúnico 

VALPARAÍSO - 08 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

CRISTALINA - 12 NOVEMBRO 

Palestra e Passe 

CRISTALINA - 14 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

Médiuns de Brasília, Cristalina e 

Palmelo 

VALPARAÍSO - 15 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

Dia da Umbanda 

CRISTALINA - 19 NOVEMBRO 

Palestra e Passe 

VALPARAÍSO - 20 NOVEMBRO 

Gira de desenvolvimento mediúnico 

VALPARAÍSO - 22 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

CRISTALINA - 26 NOVEMBRO 

Palestra e Passe 

PALMELO - 28 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

Médiuns de Brasília, Cristalina e 

Palmelo 

VALPARAÍSO - 29 NOVEMBRO 

Gira de Atendimento de Pretos-Velhos 

 

GIRAS DE ATENDIMENTO 
AOS SÁBADOS, 14h30 

As fichas de atendimento serão 
distribuídas a partir das 12h; 

Os portões se abrem às 10h e serão 
fechados às 14h30. 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salve o amor que nos sustenta e a fé que nos une em caridade 

e humildade! Hoje, olhando o caminho percorrido pelo Ação 

Cristã Vovô Elvírio (ACVE), sinto o coração transbordar de 

gratidão. São anos de aprendizado, de superação e, sobretudo, 

de compromisso com o sagrado. Cada gira, cada oração e cada 

gesto de caridade representam um passo firme na missão que 

a espiritualidade nos confiou: servir com amor, sem distinções, 

oferecendo acolhimento e luz a todos que nos procuram. 

Em nossa jornada, aprendemos que o crescimento espiritual é 

um aprendizado diário. Reconhecemos nossas imperfeições e 

compreendemos que nos transformar não é tarefa simples. 

Ainda assim, temos a consciência de que é no esforço genuíno 

de superá-las que reside o verdadeiro caminho da evolução. 

Nenhum de nós é perfeito — e é justamente por isso que cada 

dia, cada gira e cada encontro se tornam oportunidades 

preciosas de lapidar o espírito, de aprender a amar mais e a 

julgar menos. 

Nosso terreiro nasceu do chamado dos ancestrais e da fé 

plantada por Vovô Elvírio e Vovó Orminda, espíritos de 

sabedoria que dedicaram suas vidas à Doutrina Espírita e à 

prática do bem. Foi com eles que aprendi, desde menino, o 

valor do Evangelho, o poder da prece e o sentido profundo da 

palavra “caridade”. 

No ACVE, nossa bandeira é a da caridade pregada pelo Caboclo 

das Sete Encruzilhadas, que, em 1908, ensinou que Umbanda é 

amor, é perdão, é doação. Na nossa casa honramos todas as 

linhas de trabalho que se manifestam para curar, orientar e 

amparar os filhos de fé. Trabalhamos sob a força de Ogum, 

nosso regente, e sob a doçura de Nanã Buruquê, a ancestral 

que nos ensina paciência, limpeza espiritual e renascimento. 

Em nome da espiritualidade que nos ampara, reafirmo nosso 

compromisso com a caridade desinteressada, com o respeito 

às tradições, e com a propagação da luz e da paz.  

Que as bênçãos de Oxalá, o sopro divino da criação, iluminem 

todos os filhos e visitantes da nossa casa. E que Vovô Elvírio 

continue nos inspirando a caminhar com humildade, coragem 

e fé, lembrando-nos sempre que a verdadeira força está no 

amor. 

Com carinho a todo(a)s filho(a)s e consulência, 

Pai Pedro Lettieri 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Umbanda é uma religião genuinamente 

brasileira que nasceu como resultado de um 

processo de sincretismo gradual entre 

elementos do catolicismo, das práticas afro-

brasileiras, indígenas e espíritas, desenvolvido 

ao longo do final do século XIX e início do XX, 

em diferentes regiões urbanas do país. Essa 

mistura expressa o próprio caráter plural e 

diverso do povo brasileiro, que carrega na fé 

um reflexo de sua história e identidade 

cultural. Entretanto, o 15 de novembro de 1908 

é considerado um marco para a Umbanda. 

Nesse dia, no Rio de Janeiro, o jovem médium 

Zélio Fernandino de Moraes, durante uma 

sessão espírita, incorporou o espírito de um 

caboclo que se apresentou como Caboclo das 

Sete Encruzilhadas. A entidade anunciou o 

início de uma nova religião — a Umbanda — 

que acolheria todos os espíritos, sem 

distinção de origem, cor ou grau de evolução. 

Desde então, a data passou a ser celebrada 

como o Dia Nacional da Umbanda. 

 

Médium do ACVE 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Umbanda se organiza em torno de um profundo respeito à 

natureza, à ancestralidade e ao equilíbrio entre corpo, mente e 

espírito. Nos terreiros, as giras reúnem médiuns e fiéis que, ao 

som dos atabaques e dos pontos cantados, invocam entidades 

espirituais como caboclos, pretos-velhos, erês e orixás. Cada 

linha de trabalho representa uma força da natureza e um 

ensinamento moral — como a sabedoria dos pretos-velhos, a 

coragem dos caboclos e a alegria dos erês. 

Celebrar o 15 de novembro é, portanto, reconhecer a Umbanda 

como um símbolo de resistência, diversidade e paz espiritual. É 

homenagear uma religião que nasceu do povo, para o povo, e 

que continua a iluminar caminhos com fé, respeito e amor. 

 

Ação Cristã Vovô Elvírio:  
um legado de caridade que une gerações 

 
 

O Ação Cristã Vovô Elvírio (ACVE) é um terreiro de 

Umbanda fundado sob os princípios do amor, da caridade e da 

fé. Criado a partir da orientação espiritual do preto velho Pai 

Leopoldo, o ACVE é dedicado ao amparo espiritual e ao 

fortalecimento da doutrina umbandista na região.  

Sob a direção litúrgica do pai de santo Pedro Lettieri, o terreiro 

tem suas raízes fincadas na tradição familiar e na herança 

espiritual transmitida por Vovô Elvírio e Vovó Orminda, espíritos 

patronos da casa. Naturais de Araxá (MG), eles foram pioneiros 

na difusão da Doutrina Espírita na cidade, fundando o Centro 

Espírita Estudantes do Evangelho, instituição que inspirou a 

formação moral e religiosa de gerações — entre elas, a do próprio 

dirigente do ACVE. 

A fundação do Ação Cristã foi resultado de uma determinação 

espiritual: a de criar um espaço dedicado à prática da caridade, 

ao estudo e à propagação da fé umbandista. Desde então, o 

terreiro realiza giras semanais de atendimento espiritual, 

trabalhos de orientação e eventos de integração comunitária, 

sempre com base na caridade proposta pelo Caboclo das Sete 

Encruzilhadas, que em 1908 instituiu a Umbanda como religião 

do amor universal. 

O ACVE também mantém vínculo com Araxá (MG), Palmelo e 

Cristalina (GO) — cidades que marcam a trajetória espiritual do 

seu dirigente — além de trabalho espiritual com um grupo 

umbandista internacional, em Florença, na Itália. 

O Ação Cristã Vovô Elvírio é um ponto de luz que honra o legado 

dos seus fundadores, reafirmando diariamente o compromisso 

com o Evangelho, a evolução espiritual e a caridade 

desinteressada. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A dimensão espiritual, algumas vezes vinculada à vivência religiosa, permite 

experimentar, perceber e ressignificar o processo saúde-doença-morte, ou mesmo o 

acontecimento súbito de morte. Nos termos da questão nº 153 de O Livro dos Espíritos, a 

saber: 

“Em que sentido se deve entender a vida eterna?  

 É a vida do Espírito que é eterna; a do corpo é transitória, passageira. 

Quando o corpo morre, a alma retorna à vida eterna.” 
 

  

 

Segundo o Manual de Orientações sobre 

Luto da Universidade de São Paulo (USP) 

de Ribeirão Preto: “Luto é uma reação 

normal, física e emocional, que ocorre 

quando vivenciamos uma perda 

importante em nossa vida, como a morte 

de um ente querido.” Cada indivíduo 

vivenciará o processo de enlutamento de 

modo singular. A literatura científica, no 

entanto, assinala que, em geral, as 

pessoas acabam sentindo raiva, 

irritabilidade, ansiedade, dores de cabeça, 

esquecimentos, tristeza, solidão, choro, 

falta de concentração, culpa e/ou 

remorso, pensamentos frequentes na 

pessoa que morreu, descrença, 

isolamento social etc.  

Independentemente das denominações 

dos sentimentos ou comportamentos, 

buscar ajuda de profissionais de saúde, da 

rede afetiva de apoio ou de assistência 

espiritual pode ser útil nessa fase. 

Perante a morte, alguns terreiros/tendas 

de Umbanda têm orientações e rituais 

específicos com orações e reverências aos 

orixás; todavia, na nossa casa Ação Cristã 

Vovô Elvírio (ACVE), não temos nenhum 

ritual formal orientado pelos mentores 

espirituais para essa situação. 

 

  

 

Os umbandistas ou as pessoas/ 

consulentes que buscam pontualmente o 

suporte religioso no ACVE, por meio do 

tripé do amor, da fé e da caridade, têm a 

possibilidade de amenizar as inquietações 

do processo ativo do luto ou da iminência 

da perda de um ente querido. Tais pessoas 

podem sentir conforto durante a leitura e 

o comentário sobre o Evangelho de Cristo 

e os ensinamentos dos espíritos acerca da 

vida, da morte e do ciclo reencarnatório; 

podem adquirir conhecimentos durante 

os estudos semanais e as crianças na 

Evangelização Infantil, em especial pela 

diversidade de temas estruturados nos 

ensinamentos do Cristo, da doutrina 

espírita kardecista e dos fundamentos da 

Umbanda. 

 Também podem ser instigadas pelas 

entidades, durante os atendimentos 

mediúnicos dialógicos, a refletirem — 

afinal, tais espíritos fraternos ensinam e 

reforçam a importância da adesão à 

reforma íntima de modo contínuo, do 

exercício do perdão e do auto perdão, e da 

prática da caridade. Sendo esta inerente à 

transformação e regeneração do espírito 

imperfeito em passagem neste plano 

material. 

 

  

 

Referências:  ALLAN KARDEC. O Livro dos Espíritos. Capítulo: “Retorno da vida corpórea à vida espiritual”. 

Universidade de São Paulo. Manual de orientações sobre luto. Ribeirão Preto: USP, 2021. Youtuber / Canal 

Umband' Boa. 398 - Luto. YouTube, 24 de abril de 2021 

Médium do ACVE 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium do ACVE 

 

A Umbanda surgiu como um marco de integração 

espiritual e social, revelando uma nova forma de 

religiosidade voltada à caridade, à simplicidade e ao 

acolhimento dos espíritos humildes. Seu nascimento está 

profundamente ligado à mediunidade de Zélio 

Fernandino de Moraes, jovem médium que, em 15 de 

novembro de 1908, tornou-se o instrumento de 

manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, 

entidade que anunciaria o advento de uma nova religião 

em solo brasileiro. 

Durante uma sessão espiritual, Zélio incorporou o 

caboclo, que se apresentou com voz firme e serena, 

afirmando: “Para mim não haverá caminhos fechados.” 

Essa frase, símbolo de liberdade e inclusão, marca o início 

da Umbanda e sua missão de abrir caminhos a todos os 

seres, sem distinção de origem, crença ou condição social. 

O espírito revelou ter vivido em encarnações anteriores 

como padre Gabriel Malagrida, mártir da Inquisição, e, em 

sua última existência, como um caboclo brasileiro, unindo 

em si a herança espiritual europeia e a sabedoria nativa 

das terras do Brasil. 

O Caboclo das Sete Encruzilhadas anunciou, através de 

Zélio, a fundação de uma religião inclusiva e fraterna, que 

permitiria a manifestação de espíritos de pretos- velhos, 

caboclos e outras entidades até então marginalizadas por 

preconceito. Ele afirmou que essa nova fé “falaria” com os 

humildes, simbolizando a igualdade entre encarnados e 

desencarnados, e ultrapassaria as barreiras sociais que 

persistiam “além da morte”.  

No dia seguinte, 16 de novembro de 1908, realizou-se o 

primeiro rito fundante na casa de Zélio, com a presença 

do Preto- velho Pai Antônio, consolidando o nascimento 

espiritual da Umbanda. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dez anos depois, em 1918, sob orientação do caboclo, Zélio fundou as sete primeiras 

tendas — templos destinados à propagação da nova religião e à prática da caridade — 

sendo a principal a Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, considerada a casa matriz. 

Cada tenda representava um caminho de irradiação da Luz Divina, refletindo as sete 

linhas de força espiritual da Umbanda. 

O ensinamento central deixado pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas ecoa até hoje como 

o coração da doutrina umbandista: “A Umbanda é a manifestação do Espírito para a 

caridade.” Essa caridade transcende o ato de dar; é a expressão do amor divino em ação, 

o despertar da consciência e o serviço espiritual que liberta da ignorância e reconecta o 

ser à sua essência luminosa. 

No plano simbólico, a Umbanda pode ser compreendida como uma grande árvore 

de um único tronco, cujos galhos representam as diversas vertentes — africanista, 

esotérica, popular ou universalista — todas nutridas pela mesma seiva espiritual. Essa 

imagem reflete a unidade na diversidade, recordando que o essencial não está na forma 

do rito, mas na pureza do coração e na intenção sincera de servir ao bem. 

Assim, o Caboclo das Sete Encruzilhadas e Zélio Fernandino de Moraes se tornam pilares 

complementares de uma mesma missão: um representando o princípio espiritual que 

guia, o outro o instrumento humano que materializa. Juntos, abriram um caminho de 

luz, inclusão e renovação espiritual, cuja mensagem permanece viva: a verdadeira 

evolução nasce do amor, da caridade e da convivência fraterna entre todos os seres. 

Médium do ACVE 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium do ACVE 

 

O ponto riscado na Umbanda é uma das expressões mais visíveis da materialidade do 

sagrado, funcionando como uma escrita mágica que firma a presença das entidades, organiza as 

forças e estabelece o campo energético da gira. Suas raízes se entrelaçam com práticas de matriz 

banto, que já no período colonial se expressavam no Calundu (cerimônias religiosas e 

terapêuticas de origem centro-africana), forma ritual em que cantos, danças e gestualidades 

desenhavam no chão a ligação entre mundos.  

 

  

 

Mais tarde, na Cabula (religião afro-

brasileira surgida na Bahia, no final do 

século XIX), especialmente em territórios 

do Espírito Santo e Minas Gerais, os sinais 

gráficos e as batidas rítmicas serviam como 

codificação do axé e da comunicação 

espiritual.  

Essas manifestações religiosas culminaram 

na macumba carioca, do final do século 

XIX, em que a escrita no chão – feita com 

pemba, carvão ou pólvora – tornava-se 

central para chamar e fixar a presença de 

guias e entidades. Assim, o ponto riscado 

da Umbanda contemporânea herda, entre 

outras origens, essa tradição banto de 

inscrever, no espaço ritual, sendo o elo 

entre a comunidade terrena e o invisível. 

Na Umbanda, o ponto riscado possui 

múltiplas funções: confirmar a identidade  

da entidade e indicar sua relação com a 

médium que acompanha, delimitar o 

espaço sagrado, evocar forças ancestrais e 

sustentar a energia dos trabalhos. Cada 

traço carrega força vital, sendo ativado por 

rezas, cânticos e firmezas.  

A pemba, instrumento principal para 

fazer os desenhos, não é apenas um giz 

ritual, mas um condutor do axé, inscrito no 

chão, nas paredes ou nos corpos rituais, 

conforme a necessidade do guia.  

Essa escrita não é aleatória: obedece a 

signos transmitidos pela tradição oral, onde 

cada linha, cruzamento e círculo possui 

sentido espiritual.  

No Ação Cristã Vovô Elvírio (ACVE), a 

utilização do ponto riscado segue essa 

lógica ancestral, mas adquire contornos 

próprios dentro de sua liturgia. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

+ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os pontos de confirmação são aqueles traçados no dia em que o caboclo que acompanha o 

médium firma seu compromisso com a casa de trabalhar para o bem e para a caridade. Eles 

funcionam como um “documento sagrado”, selando a ligação  da entidade e do médium com a 

corrente espiritual da casa. 

Já os pontos de trabalho são aqueles as entidades riscam antes de dar início aos atendimentos. 

Esses pontos não apenas chamam as energias necessárias, mas também organizam o fluxo dos 

trabalhos a serem desenvolvidos.  

Por fim, o ponto de manutenção da energia da gira atua como sustentação do campo vibratório. 

Ele garante que a corrente mediúnica se mantenha coesa e que a gira permaneça equilibrada até 

o encerramento. Nesses momentos, o ponto riscado age como uma âncora energética, 

harmonizando o espaço e estabilizando as forças que circulam entre médiuns, consulentes e 

entidades.  

No ACVE, portanto, o ponto riscado não é apenas herança da tradição banto e da macumba carioca, 

mas também uma tecnologia espiritual viva, que traduz em grafismo a fé, a ordem e a força dos 

guias que se manifestam. 

 

Referências: NOGUEIRA, Guilherme D.; DE AZEVEDO, Maria M. C. T.; e DIÉNE, Aisha A. L. 

Tradição afrorreligiosa brasileira sob a releitura de iniciadas/os, in Revista Calundu, Vol. 

5, N. 2, Jul-Dez 21, p. 19-30. 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil. São Paulo: Livraria Pioneira; Editora 

da Universidade de São Paulo, 1971. 

DA SILVA, Vagner G., DAMASCENO, Valmir, DE OLIVEIRA, Rosenilton  S., DA SILVA NETO, 

José P. (org.). Através das Águas. Os Banto na Formação do Brasil. Hucitec Editora. 

(Coleção Viramundo). São Paulo-Porto Alegre, 2023 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As figuras de íncubos e súcubos emergem 

ciclicamente na história das crenças humanas, 

transitando entre a mitologia e a teologia. Dos 

registros babilônicos de Lilitu às narrativas 

cristãs medievais, elas representaram o medo do 

desejo, a culpa da carne e a vulnerabilidade 

espiritual. 

Na contemporaneidade, porém, novos discursos 

reinterpretam essas presenças à luz da 

mediunidade e da ciência energética, 

substituindo a visão demonológica por uma 

análise vibracional. A fundamentação 

bibliográfica deste estudo exemplifica essa 

transição, oferecendo uma leitura em que o 

contato com íncubos e súcubos reflete, 

sobretudo, afinidades psíquicas e vibratórias. 

De acordo com as referências analisadas, 

íncubos e súcubos não são “invasores externos”, 

mas entidades astrais densas que se conectam a 

seres humanos por ressonância energética. O 

vínculo estabelece-se por meio de três 

dimensões interdependentes, sendo: 

-Psíquica: emoções reprimidas, culpa, solidão e 

fantasias intensas funcionam como portais de 

sintonia; 

-Energética: pensamentos recorrentes e 

vibrações densas criam campos magnéticos que 

atraem consciências semelhantes; 

-Espiritual: laços cármicos ou experiências 

anteriores podem reabrir canais de 

interação em planos sutis. 

Essa perspectiva desloca o foco do medo para a 

responsabilidade: o campo espiritual que nos 

visita é, em grande parte, o que emitimos. 

A transmissão também reconhece que parte 

das experiências estudadas como “ataques de 

súcubos” 

pode ter origem fisiológica ou psicológica: 

distúrbios do sono, paralisia hipnagógica e 

projeções semiconscientes. 

Tal abordagem aproxima a visão mediúnica da 

psicologia transpessoal, onde se admite a 

coexistência de conteúdos internos e percepções 

sutis. 

 

Médium do ACVE 

 

Assim, o fenômeno é entendido como interação 

simbiótica entre inconsciente e espiritualidade, 

e não como mera obsessão. 

A integração dessas dimensões previne dois 

extremos: o ceticismo reducionista (que nega 

qualquer dimensão sutil) e o misticismo acrítico 

(que atribui tudo a forças externas). 

Ao analisar pela ética e discernimento 

espiritual, a bibliografia referenciada enfatiza a 

necessidade de ética e lucidez na abordagem 

do tema.  Promessas de “exorcismos infalíveis” 

ou “limpezas sexuais astrais” são denunciadas 

como práticas de exploração emocional e 

dependência espiritual. 

Em oposição, propõe-se um modelo de 

autoproteção vibracional consciente, baseado 

em:  

• Cultivo diário de oração, meditação e 

vigilância mental; 

• Sublimação da energia sexual como 

força criativa e não destrutiva; 

• Práticas de limpeza energética 

equilibradas, sem superstição ou 

comércio; 

• Autoconhecimento psicológico aliado 

ao estudo espiritual. 

A autonomia espiritual é, portanto, o eixo ético: 

ninguém elimina um íncubo se não elimina 

antes a frequência que o alimenta.  

É necessário analisar o arquétipo da sombra 

erótica - o lado instintivo e reprimido que busca 

integração e não extermínio. 

Ao reconhecer que o “ataque” pode ser espelho 

da própria energia, o indivíduo deixa de ser 

vítima e torna-se agente da própria purificação 

interior. Desse modo, o estudo transcende o 

exotismo: revela o quanto a espiritualidade, 

para ser autêntica, deve caminhar lado a lado 

com a psicologia profunda e com a ética da 

consciência. 

 

Referências:  Canal Espiritualista (2024). Íncubos e súcubos – Live espiritual. YouTube Live, 

código F8gd33G5ekI. Jung, C. G. (1951). Aion: Estudos sobre o simbolismo do Si-Mesmo. 

Petrópolis: Vozes. Kardec, A. (1861). O Livro dos Médiuns. Paris: Didier. Assagioli, R. (1973). 

Psicossíntese: princípios e técnicas. São Paulo: Cultrix. Hillman, J. (1979). O Mito da Análise. 

Lisboa: Presença. 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Couro consagrado 

A magia do couro nos atabaques das 

religiões de matrizes africanas tem raízes 

que remontam aos antigos xamãs e 

sacerdotes das culturas da África Ocidental 

e Centro-Oeste, onde o tambor funcionava 

como ponte entre os mundos.  

Esses primeiros praticantes já reconheciam 

o couro não como mera superfície vibratória, 

mas como um veículo que carrega memória 

vital: a força do animal, o calor da vida e a 

capacidade de conservar e transmitir axé.  

Com a tragédia e a diáspora, esses saberes 

xamânicos foram transportados e 

reelaborados nas Américas; no Brasil, 

tornaram-se centrais nos terreiros de 

Umbanda, Candomblé e outras matrizes, 

mantendo a concepção do tambor como 

mediador entre o humano, o ancestral e o 

divino.  

O preparo e a consagração do couro são 

procedimentos rituais essenciais. A escolha 

da pele, sua secagem, cura e eventual banho 

sacramental obedecem a regras 

transmitidas oralmente: o couro é 

purificado, firmado e ‘alimentado’ para que 

sua vibração se alinhe ao axé da casa. Ogãs 

e mestres do tambor tratam o instrumento 

com reverência — não apenas como objeto 

musical, mas como ser-ponte que deve ser 

mantido em equilíbrio. 

 

 

Fontes: IAOEA. Candomblé e os instrumentos sagrados. Disponível em: https://www.iaoea.org.br/candombl%C3%A9  Acesso em: 10 out. 2025.  Winkelman, M. (2010). Shamanism: 

A Biopsychosocial Paradigm of Consciousness and Healing. Santa Barbara: Praeger.  Winkelman, M. (2000). Shamanism: The Neural Ecology of Consciousness and Healing. 

Westport: Bergin & Garvey. https://www.researchgate.net/publication/323755883_Shamanism_A_biopsychosocial_paradigm_of_consciousness_and_healing Flor-Henry, P. et al. 

(2017). Neural Correlates of the Shamanic State of Consciousness. Consciousness and Cognition, 55. https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC8012721/ - Rouget, G. (1985). Music 

and Trance: A Theory of the Relations between Music and Possession. Chicago: University of Chicago Press. 

https://www.academia.edu/127885729/Gilbert_Rouget_Music_and_Trance_A_Theory_of_the_Relations_Between_Music_and_Possession_1985_  

 

No interior do ritual, o couro ressoa com 

cantos, oferendas e movimentos, portando 

a história do animal e convertendo-a em 

linguagem sagrada; cada batida é, 

simultaneamente, lembrança, invocação e 

vínculo. 

A capacidade percussiva do atabaque de 

induzir transe e estados alterados de 

consciência é tanto técnica quanto 

relacional. A repetição rítmica, com 

padrões tradicionais, a intensidade sonora 

e a presença coletiva criam condições 

fisiológicas e psicológicas de entrada em 

estados não ordinários. Estudos 

etnográficos e neurocientíficos mostram 

que ritmos repetitivos e prolongados 

podem sincronizar padrões de atividade 

cerebral (alfa, teta) e modular 

conectividade, favorecendo experiências 

visionárias, sentido de presença e jornada 

xamânica. 

Esse efeito é potencializado quando 

ancorado num contexto ritual com 

significado e sugestão cultural. Assim, o 

atabaque não ‘cria’ o sagrado por si só, mas 

gera o campo energético onde 

comunicantes, médiuns e entidades 

podem manifestar-se. 

 

Médium do ACVE 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hino da Umbanda 

Refletiu a luz divina 

Com todo seu esplendor 

É no reino de Oxalá 

Onde há paz e amor 

Luz que refletiu na terra 

Luz que refletiu no mar 

Luz que veio de Aruanda 

Para nos iluminar 

A Umbanda é paz e amor 

Um mundo cheio de Luz 

É força que nos dá vida 

E a grandeza nos conduz 

Avante, filhos de fé 

Como a nossa lei não há 

Levando ao mundo inteiro 

A bandeira de Oxalá 

 

Oxalá 

Energia maior! Poderoso Orixá 

É Oxalá. A luz que fortalece o nosso congá 

Energia maior! Poderoso Orixá 

É Oxalá. A luz que fortalece o nosso congá 

 

Abençoe o povo de Aruanda. 

Ilumine o terreiro de Umbanda 

Transmitindo o amor e também a paz 

Abençoe o povo de Aruanda. 

Ilumine o terreiro de Umbanda 

Transmitindo o amor e também a paz 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este ponto cantado é um verdadeiro ensinamento sobre a força das ervas na Umbanda, 

lembrando que cada folha carrega em si um mistério e um poder sagrado. As ervas não são 

apenas elementos da natureza: são dádivas espirituais, instrumentos de limpeza, proteção e 

equilíbrio, colocados por Deus e pelos orixás a serviço da caridade. 

 A arruda (Ruta graveolens) é talvez a mais 

conhecida. Sua energia forte atua no corte 

de demandas, inveja e mau-olhado. Quando 

usada em defumações, abre caminhos de 

proteção e fortalece a aura do médium e do 

consulente. Pode ser colocada atrás da 

orelha para reforçar o campo energético, em 

banhos de descarrego ou mesmo em 

pequenos ramos na porta de casa, formando 

um escudo contra energias negativas. 
 

A guiné (Petiveria alliacea) é chamada de 

“espada da Umbanda”. Tem poder de 

limpeza profunda, sendo usada em banhos 

de descarrego, bate-folhas e firmezas. No 

defumador, a guiné varre as influências 

pesadas, desfaz magias negativas e 

reequilibra a vibração do ambiente. Sua força 

é de combate espiritual, por isso é presença 

certa em trabalhos de limpeza e proteção. 
 

O benjoim, resina aromática retirada da 

casca da árvore Styrax tonkinensis, é usado 

sobretudo na defumação. Seu perfume 

suave e doce eleva o astral, atrai boas 

energias e ajuda na conexão com os guias de 

luz. Ao ser queimado, o benjoim purifica o 

ambiente, trazendo paz, serenidade e 

harmonia para o terreiro ou para o lar. Ele é o 

sopro que abre espaço para a luz após a 

limpeza realizada pelas ervas de corte. 

Referências: CAMARGO, Adriano.  Rituais com ervas. Banhos, 

defumações e benzimentos. Ed. O Erveiro. São Paulo. 2012.  

 

O alecrim (Rosmarinus officinalis) é erva de 

vitalidade e clareza. Nos banhos, fortalece a 

mente, traz disposição e levanta o ânimo. Na 

defumação, atua afastando tristezas e 

pesares, clareando pensamentos e trazendo 

alegria. É também usado em garrafadas e 

benzimentos, sempre como um tônico de 

energia positiva. O alecrim renova, cura e 

desperta a fé no coração. 
 

A alfazema (Lavandula angustifólia) 

completa essa corrente com sua vibração de 

calma e equilíbrio. Seu aroma delicado atrai 

a paz, acalma os corações agitados e 

promove harmonia. Em banhos, ajuda a 

suavizar mágoas e dores emocionais; no 

ambiente, sua defumação cria uma 

atmosfera de serenidade, propícia para a 

chegada dos guias. A alfazema é o abraço 

suave da espiritualidade, que envolve e 

consola. 
 

Assim, quando o ponto cantado nos lembra 

de defumar com arruda, guiné, benjoim, 

alecrim e alfazema, não é apenas um cântico 

bonito, mas uma verdadeira lição de axé. 

Cada erva cumpre seu papel: cortar o mal, 

limpar, purificar, revigorar e harmonizar. 

Unidas, elas formam uma corrente de força e 

amor, que sustenta os trabalhos e protege os 

filhos de fé. 

*Importante recordar que, no ACVE, receitar 
banhos é prerrogativa dos pais e mães de 

santo da casa. 
 

 

“Defuma com as ervas da jurema, 
 defuma com arruda e guiné,  

alecrim, benjoim e alfazema, vamos  
defumar filhos de fé.” 

 

Médium do ACVE 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium do ACVE 
 

Irmã Dulce, nascida Maria Rita de Sousa Brito Lopes Pontes, em 26 de maio de 1914, em 

Salvador (BA), foi uma das maiores representantes da caridade e do amor ao próximo no 

Brasil. Desde muito jovem, demonstrava sensibilidade e compaixão pelos mais 

necessitados. Aos 13 anos, já acolhia pessoas pobres em sua própria casa, transformando 

a residência da família em um ponto de apoio para os desabrigados e doentes. 

 

Em 1933, ingressou na Congregação das Missionárias da Imaculada Conceição da Mãe de 

Deus, adotando o nome de Irmã Dulce. Seu compromisso com os pobres, os enfermos e 

os excluídos marcou profundamente sua trajetória. Dedicou toda a vida ao serviço da 

solidariedade, enfrentando enormes dificuldades para oferecer abrigo, alimento e 

tratamento médico àqueles que nada possuíam. 

 

Um dos episódios mais emblemáticos de sua história aconteceu quando, sem ter onde 

abrigar os doentes que recolhia das ruas, Irmã Dulce começou a acolhê-los em galinheiros 

abandonados no convento. Com o tempo, esse gesto de compaixão deu origem ao que 

hoje é uma das maiores obras sociais do país: as Obras Sociais Irmã Dulce (OSID), 

referência nacional e internacional em saúde e assistência social, que atendem 

gratuitamente 2 mil pessoas todos os dias. 

 

Sua vida foi marcada pela fé inabalável, pela simplicidade e pela dedicação ao amor 

cristão. Mesmo diante da doença e da fraqueza física, Irmã Dulce nunca deixou de servir 

e confortar os que sofriam. Faleceu em 13 de março de 1992, deixando um legado de 

bondade e esperança. 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Em reconhecimento à sua vida exemplar, 

Irmã Dulce foi beatificada em 2011 e 

canonizada pelo Papa Francisco em 13 de 

outubro de 2019, tornando-se Santa Dulce dos 

Pobres, a primeira santa nascida no Brasil. Sua 

história continua inspirando milhões de 

pessoas a praticarem o amor ao próximo e a 

acreditarem na força da solidariedade como 

instrumento de transformação social. 

 

E quem não a conhecesse e olhasse para 

aquela velhinha mirrada, medindo apenas 

1,50 metro e com a aparência frágil em 

decorrência de problemas respiratórios que a 

faziam sofrer há cinco décadas, custaria a 

acreditar estar diante de uma mulher capaz 

de erguer um complexo hospitalar com força 

de vontade, doações e muito trabalho 

voluntário. 

 

 

Bem-articulada entre políticos e empresários, 

Irmã Dulce chegou a ser indicada ao Prêmio 

Nobel da Paz e esteve com o papa João Paulo II 

(1920-2005) duas vezes — na segunda, quando 

ela já estava prostrada doente.  

 

Mais do que uma religiosa, Irmã Dulce foi um 

símbolo de humanidade. Seu exemplo mostra 

que pequenas ações de bondade podem gerar 

grandes mudanças. Ela permanece viva na 

memória do povo brasileiro como o verdadeiro 

“anjo bom da Bahia”, uma mulher que dedicou 

cada instante de sua vida ao cuidado dos outros 

e à construção de um mundo mais justo e 

fraterno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

É preciso conhecer 

A cada edição, o jornal Estrela Guia de Aruanda traz indicações de livros, filmes, canais, podcasts 

e outros conteúdos relacionados à Espiritualidade. O objetivo é compartilhar boas dicas de 

conhecimento sobre o universo da magia e do sagrado, sempre com responsabilidade e 

fundamento. 

 

 

 

Experiências fora do corpo 
ao alcance de todos 
 
Obra sintetiza para o público em geral as pesquisas científicas do Dr. 

Waldo Vieira, um dos mais importantes pesquisadores da consciência 

da atualidade. Sandie Gustus oferece uma visão fascinante, detalhada 

e extremamente clara da condição humana além do corpo físico e 

apresenta várias técnicas comprovadas para quem deseja ter suas 

próprias experiências fora do corpo lúcidas e aprender a se defender 

energeticamente. 

 

 

História da Umbanda 
 
Com linguagem simples, acessível e ao mesmo tempo 

respeitando a metodologia da pesquisa científica, a obra norteia 

tanto o iniciante na Umbanda, o leigo curioso, quanto o 

pesquisador mais gabaritado no assunto. Além de fornecer 

elementos históricos inéditos até então, a obra também oferece 

uma escrita envolvente e cativante na construção da identidade 

da Umbanda. 

 

 

Besouro 
 
É a demonstração de que o cinema nacional tem explorado figuras 

lendárias que marcaram a história popular do Brasil, e entre elas está 

Manoel Henrique Pereira, o Besouro Mangangá. O diretor João Daniel 

Tikhomiroff levou às telas a vida desse capoeirista baiano, 

transformando sua trajetória em uma narrativa épica que mistura 

ação, cultura e espiritualidade. Mais do que apenas um filme de artes 

marciais, Besouro é uma obra que enaltece a ancestralidade afro-brasil 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

As imagens que ilustram esta edição foram retiradas de bancos de domínio público, ou seja, sem direitos autorais. A arte da página 4 

foi cedida, gratuitamente, pelo artista Fábio Vieira. As demais artes foram geradas em ferramentas gratuitas de Inteligência Artificial. 

 

 

 

 

 


