
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Querido consulente, seja muito bem-vindo! 

Para que todos possamos viver a melhor experiência espiritual possível, 
pedimos atenção às orientações abaixo: 

• Este é um ambiente sagrado. Por isso, pedimos que venha trajando 
roupas claras, discretas e compostas; 

• Evite bermudas, peças curtas, decotes ou transparências; 
• Durante os pontos cantados, você é nosso convidado a cantar e bater 

palmas. Nos demais momentos, o silêncio é nossa melhor oração; 
• Por gentileza, mantenha o celular desligado ou em modo silencioso; 
• Cuide de seus pertences pessoais — o ACVE não se responsabiliza por 

objetos deixados no local. 

Sou filho do guerreiro de uma flecha só́, 

sou filho de Oxóssi caçador.  

E todo bom guerreiro não anda só́, tem 

sempre um irmão merecedor. 

EXPEDIENTE EGA: 

Curadoria doutrinária: Pai Pedro Lettieri  
Editores-chefes: Camila Vidal e Lucius Lettieri 
Editora: Cíntia Lima 
Diagramação: Dênio Matos 
 

PALMELO 16 de janeiro                 Gira em homenagem à Oxóssi                Médiuns de Brasília, Palmelo e Cristalina 

VALPARAISO 17 de janeiro           Gira em homenagem à Oxóssi  

VALPARAÍSO 21 de janeiro           Gira de Desenvolvimento mediúnico 

CRISTALINA 23 de janeiro            Gira em homenagem à Oxóssi               Médiuns de Brasília, Palmelo e Cristalina 

VALPARAISO 24 de janeiro          Gira de atendimento de Pretos-Velhos 

VALPARAISO 28 de janeiro          Gira de Desenvolvimento mediúnico 

CRISTALINA 29 de janeiro            Palestra, Prece e Passe 

PAMELO 30 de janeiro                  Gira de atendimento de Pretos-Velhos 

VALPARAISO 31 de janeiro           Gira de atendimento de Pretos-Velhos 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Com o coração cheio de fé e esperança, 

me direciono a cada filho do Ação 

Cristã Vovô Elvírio (ACVE) com o 

carinho de quem reconhece a 

caminhada, a entrega e o amor que 

sustentam esta casa. O novo ciclo que 

se anuncia não chega apenas como um 

marco no calendário, mas como um 

chamado espiritual para o 

fortalecimento dos laços de união, 

caridade e serviço ao próximo. É tempo 

de renovar a confiança, aquecer os 

corações e lembrar que cada passo 

dado dentro do sagrado é sustentado 

pela luz dos guias e pela proteção dos 

orixás. 

O ano de 2026 se abre sob a regência 

de Ogum e Iansã, dois orixás que 

representam o movimento, a coragem 

e a transformação. Ogum, senhor dos 

caminhos, das batalhas e da tecnologia 

espiritual, chega abrindo estradas, 

rompendo obstáculos e ensinando que 

não há evolução sem esforço, disciplina 

e fé. Iansã, senhora dos ventos e das 

tempestades, sopra mudanças 

profundas, varrendo o que não serve 

mais, conduzindo a humanidade a um 

tempo de renovação, lucidez e 

libertação interior. Juntos, esses orixás 

anunciam um ciclo de ação, verdade e 

enfrentamento consciente dos próprios 

medos. 

Na nossa primeira gira do ano, é Oxóssi 

quem abre o portal da fartura e da 

prosperidade. Caçador sagrado, rei das 

matas e da sabedoria silenciosa, ele 

chega ensinando que abundância não 

nasce do acúmulo, mas da harmonia 

com a natureza, do respeito aos ciclos 

da vida e da busca incansável pelo 

conhecimento.  

Este novo ciclo pede mais do que 

palavras: pede postura, consciência 

espiritual e responsabilidade 

mediúnica.  Que cada médium 

caminhe com ética, simplicidade e 

entrega. E que cada consulente 

encontre, nesta casa, não promessas 

vazias, mas orientação sincera, amparo 

espiritual e a força do axé que cura, 

fortalece e transforma. 

Com carinho a todos os filhos e 

consulência,  

 

Pai Pedro Lettieri  

 

 

 

 

 

 

 

Senhor Sete Porteiras  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium Thiago Lobo 

Em uma noite clara, o vento sopra devagar, balançando a copa das árvores como se a 

mata respirasse com ele. A lua cheia derrama seu brilho prateado, revelando formas e 

silêncios que só existem nesse instante. Ao longe, uivos de lobos saúdam a noite. 

Dentro da mata, um caçador caminha atento. Cada passo é silencioso, cada gesto é 

medido. Ele conhece aquele território como quem conhece a si mesmo: vê onde 

ninguém vê, ouve o que ainda não foi dito e percebe o movimento antes que aconteça. 

Um leve sinal denuncia o alvo. O caçador se posiciona, respira, observa. No momento 

exato, puxa o arco e dispara uma única flecha — precisa, direta, certeira. Caça 

conquistada. 

No mesmo mundo, mas distante daquela mata, um homem acorda atrasado. O 

despertador falhou. Ele se levanta no susto, come sem perceber, junta pertences sem 

saber o que leva, mal se despede da família e segue para mais um dia. No trabalho, 

acumula tarefas e urgências que se repetem. Volta para casa cansado, esvaziado, 

adormece no sofá. No dia seguinte, tudo recomeça, igual ou pior. 

Surge então a pergunta: como viveria o caçador dentro desse homem? Como Oxóssi 

se expressaria em nossa sociedade? Como seria alguém que, em vez de sobreviver no 

automático, vive com foco, percepção, objetivo e propósito? 

Oxóssi é o orixá das matas e regente da Linha dos Caboclos: o caçador de uma flecha 

só. Cultuado na cor verde, sincretizado com São Sebastião em grande parte do Brasil e 

com São Jorge na Bahia, é protetor da fartura e da cura.  

Suas oferendas trazem grãos, frutos, raízes e folhas. A mata é seu templo e espelho: 

ventre fértil da vida, do sustento e do segredo da cura. Oxóssi é o guardião desse 

território interno e externo. Ele representa o homem em profundo alinhamento com o 

mundo. Observa antes de agir, lê o ambiente, percebe o tempo certo. 

 

 

 

 

 

 

Sua força nasce do silêncio; sua ação, do foco. Sua 

flecha é única não por escassez, mas por precisão: 

usa apenas o necessário porque confia na fartura — 

e por isso a protege. 

No arquétipo de Oxóssi estão o buscador de 

conhecimento, o estrategista, o observador, o 

disciplinado e o objetivo. Aquele que dissolve 

confusão, dispersão e indecisão. Oxóssi ensina: 

quem muito fala, pouco escuta; quem pouco 

escuta, pouco percebe; quem não percebe, não 

aprende; e quem não aprende, não caça. Seu 

trabalho é firme, direto e preciso. Por isso os 

caboclos falam pouco, mas percebem tudo. 

Oxóssi se manifesta em nós quando definimos 

objetivos reais, eliminamos ruídos, estudamos com 

profundidade, observamos antes de agir, 

organizamos a vida e alinhamos ação e propósito. 

É a força interna que diz: “Saiba o que você quer. 

Saiba onde mirar. Espere o momento certo. E atire. 

Se não souber, volte a se estudar.” 

 



 

 

 

l 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O magnetismo, uma das forças 

fundamentais da natureza, é uma 

presença constante e poderosa que 

desempenha um papel crucial em nosso 

cotidiano. Apesar de sua invisibilidade aos 

nossos olhos, seus efeitos permeiam desde 

as atividades mais simples até as mais 

complexas, desenhando um cenário 

invisível que molda nosso mundo de 

maneiras fascinantes e fundamentais.  

O magnetismo é o conjunto de fenômenos 

que se relacionam com a atração ou 

repulsão que ocorre entre materiais que 

apresentam propriedades magnéticas. 

Mas o magnetismo é muito mais do que 

apenas a atração entre objetos metálicos. É 

uma força invisível que permeia nossa 

existência, desde as bússolas que nos 

guiam até as inovações tecnológicas que 

moldam nosso mundo. Ele desempenha 

um papel fundamental não apenas nas 

aplicações científicas e industriais, mas 

também na forma como nos conectamos e 

interagimos como seres humanos.  

Franz Mesmer, médico alemão do séc. 

XVIII, descobriu, em suas experiências, o 

que ele acreditava ser “uma força natural 

invisível possuída por todos os seres vivos”. 

O meio dessa influência é um fluido 

universalmente espalhado e contínuo, de 

maneira a não sofrer nenhum vazio, cuja 

sutileza não permite comparação, e que, 

por sua natureza, é suscetível de receber, 

propagar e comunicar todas as impressões 

 

 

Médium Paulo Menescal 
 

do movimento. ”Mesmer admitia como 

princípio uma corrente universal que 

tudo penetra e abraça num movimento 

alternativo e perpétuo, assemelhando-se 

ao fluxo e refluxo do mar. É esse 

movimento alternativo universal que ele 

atribuí a formação dos corpos, as 

influências astrais, e as influências 

mútuas que todos os corpos da natureza 

exercem uns sobre os outros: O 

MAGNETISMO.  

O espiritismo liga-se ao magnetismo por 

laços íntimos, considerando-se que essas 

duas ciências são solidárias entre si. Os 

espíritos sempre preconizam o 

magnetismo, quer como meio de cura, 

quer como causa primeira de uma 

porção de coisas; defendem a sua causa 

e vêm prestar-lhe apoio contra os seus 

inimigos.  

Assim como o espiritismo, Umbanda e 

magnetismo (também conhecido como 

Axé) estão intimamente ligados, com o 

magnetismo sendo a energia vital 

utilizada em práticas como o passe 

magnético e na "imantação" de objetos 

sagrados. Cada divindade (Orixá) possui 

um magnetismo próprio, utilizado para 

direcionar energias e, na Umbanda, os 

guias espirituais canalizam o 

magnetismo humano e espiritual para 

realizar curas e auxílio espiritual. 

 

 

Referências:  Magnetismo Curador, de Alphonse Bué.  Memória sobre a descoberta do Magnetismo Animal, de Franz Anton  Mesmer. Relato de Pesquisa 
- O MAGNETISMO EM NOSSO DIA A DIA: A FORÇA INVISÍVEL QUE NOS ENVOLVE - Seixas, Maria Luiza Haas; Veiga, Brunna Rafaela e Schmalz, Angélica 
Bohrer-Escola Estadual de Ensino Médio Otávio Caruso Brochado da Rocha - Ijuí -RS out 2023 
Livros: Ramatis (Espírito).  Mensagens do Astral / Ramatis : obra mediúnica ditada pelo espírito Ramatís ao médium Hercílio Maes. 17ª ed. rev. por B. Godoy 
Paiva - Limeira, SP:  Editora do Conhecimento, 2006 
Libertação:  Francisco Cândido Xavier, pelo espírito André Luiz - 13ª ed. Federação Espírita Brasileira-Brasília-DF 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium Eliane Guilherme 

A história dos Reis Magos, conhecida no mundo cristão, narra a 

jornada de três sábios do Oriente que seguem uma estrela até 

Belém para homenagear o nascimento de Jesus. A visita, 

marcada por presentes simbólicos — ouro, incenso e mirra — 

representa a busca humana pela luz e o reconhecimento divino. 

O ouro simboliza a realeza de Jesus, já o incenso traz a 

divindade, por último, a mirra representa a humanidade 

(morte/sacrifício).  

A narrativa cristã dos Reis Magos apresenta três sábios — 

Melchior, Gaspar e Baltazar — guiados por uma estrela que 

representa um chamado espiritual. Sua visita ao menino Jesus 

simboliza o encontro entre diferentes povos e tradições que 

reconhecem a luz divina.  

Assim como os Reis Magos são guiados por uma estrela, a 

Umbanda valoriza a ideia de seguir a luz, ouvir a orientação das 

entidades e trilhar caminhos de evolução. As oferendas feitas 

nos rituais umbandistas — frutas, flores, velas ou elementos da 

natureza — cumprem função semelhante à dos presentes 

dados a Jesus: são gestos de reverência e conexão com o plano 

espiritual. 

Os Reis Magos ocupam um lugar relevante, especialmente 

dentro do sincretismo religioso que marcou a formação dessa 

fé. Em muitas casas de Umbanda, eles são associados às linhas 

dos povos do oriente, neste caso, como os ciganos ou entidades 

ligadas à sabedoria e ao conhecimento espiritual. 

O sincretismo, no contexto da Umbanda, sempre foi uma 

ferramenta de resistência cultural. Durante períodos de 

repressão às religiões afro-brasileiras, entidades e divindades 

foram associadas a figuras cristãs como forma de preservar sua 

prática. 

Em algumas tradições, os Reis Magos passaram a ser vistos 

como símbolos dos mistérios da magia divina, da jornada 

espiritual e da leitura dos sinais do destino — elementos que 

dialogam com diferentes linhas da Umbanda. 

Assim, tornam-se uma ponte simbólica entre o cristianismo 

popular e a espiritualidade afro-indígena. Apesar das 

diferenças, ambas as tradições reconhecem a fé como um 

caminho de aprendizado, entrega e encontro com o sagrado. 

 

 
Referências:  BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil. São Paulo: Pioneira, 1971. 
NEGRÃO, Lísias. Entre a Cruz e a Encruzilhada: Formação do Campo Umbandista.  
São Paulo: Edusp, 1996. PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: 
Companhia 
 das Letras, 2001. ELIADE, Mircea. História das Crenças e das Ideias Religiosas.  
Rio de Janeiro: Zahar, 2010. BÍBLIA SAGRADA. Evangelho de Mateus, capítulo 2. 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium Neide de Castro 

Seres espiritualmente iluminados, os Mestres Ascensionados transcenderam a 

necessidade de reencarnar. Em existências passadas foram humanos, e através de 

suas experiências, desafios e virtudes, alcançaram um elevado estado de consciência, 

sabedoria e amor. Seu propósito maior é auxiliar a humanidade em seu processo de 

evolução espiritual, guiando o despertar da Consciência Crística — a luz divina 

presente em cada ser. Eles inspiram a transformação interior sem interferir no livre-

arbítrio, pois sabem que cada alma tem o seu próprio ritmo de aprendizado. 

Os Mestres Ascensionados integram, em grande parte, a Grande Fraternidade Branca, 

uma irmandade de luz que simboliza pureza, serviço e amor incondicional. Essa 

fraternidade espiritual trabalha silenciosamente pelo equilíbrio da Terra e pela 

elevação vibracional da humanidade. Eles irradiam suas energias através dos Raios 

Cósmicos, que representam diferentes aspectos divinos: o azul da fé e da proteção, o 

dourado da sabedoria, o rosa do amor, o branco da pureza, o verde da cura, o rubi-

dourado da devoção e o violeta da transmutação. Cada raio é uma expressão do Divino 

que podemos invocar em nossas preces e práticas espirituais.  

A presença desses seres é sentida de muitas formas — nas orações, nas meditações, 

nas visualizações, nos mantras e, principalmente, através do nosso coração sincero e 

grato. É pela constância e pela entrega interior que a intenção se transforma em 

realidade. Os Mestres não são nossos salvadores, mas guias amorosos e compassivos, 

mentores que nos recordam quem realmente somos: centelhas divinas em jornada de 

expansão. 

Por meio da sintonia vibracional, cada indivíduo pode fortalecer esse vínculo com os 

Mestres Ascensionados, elevando sua própria frequência espiritual e tornando-se um 

canal vivo de luz no mundo. Quanto mais cultivamos pensamentos elevados, atitudes 

de compaixão e gestos de amor, mais nos aproximamos da essência divina que habita 

em nós. Assim, a jornada espiritual deixa de ser apenas busca e se transforma em 

missão: irradiar paz, cura e consciência, contribuindo para a harmonização do planeta 

e para o despertar coletivo da humanidade. 

Conectar-se com eles é abrir-se à sabedoria do coração, à força da fé e à serenidade da 

alma. É lembrar que o caminho da ascensão começa dentro de nós, em cada gesto, 

pensamento e sentimento de amor. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium Júlia Almeida 

A comida é mais do que sustento — ela é emoção, 

é lembrança e é fé servida em forma de aroma e 

sabor. Cada prato carrega uma história: o cheiro 

que nos faz lembrar da infância, o tempero que 

traz de volta quem amamos, o gesto de quem 

prepara com o coração. Quando nos alimentamos, 

não nutrimos apenas o corpo, mas também a 

alma.  

Cada refeição é um encontro com memórias, com 

afetos e com a energia daqueles que vieram antes 

de nós. É como se, a cada colherada, a 

ancestralidade se manifestasse — lembrando-nos 

de que a comida também é reza, é oferenda, é axé. 

Comer é o primeiro gesto de amor, o primeiro 

vínculo com a vida: o corpo que se nutre, o carinho 

que acolhe, o toque que consola. E talvez por isso 

a comida tenha o poder de curar. Porque ela fala 

de cuidado, de presença, de partilha. É o alimento 

que une, que aquece e que, em silêncio, nos 

ensina sobre pertencimento. 

Durante muito tempo, busquei algo que preenchesse o vazio que eu sentia por dentro. 

Procurei respostas na religião, no trabalho, nos amores, na família, nos sonhos… e, 

mesmo assim, nada parecia me saciar. Faltava algo que me fizesse sentir inteira. 

Com o tempo, percebi que fé não é apenas acreditar. Fé é se reconhecer. É olhar para 

dentro e lembrar de onde viemos — dos nossos ancestrais, da força que nos move e do 

sagrado que habita em nós. 

Um dia, eu girei. Girei como um redemoinho de vento, sem pensar em mais nada além 

da energia que me envolvia. E, naquele momento, algo me acalmou. Pela primeira vez, 

senti-me realmente alimentada — não de comida, mas de presença e de sentido. 

Mas girar não era o suficiente. Era preciso compreender de onde vinha aquela força que 

me tomava e por que ela me fazia tão feliz. Aos poucos, fui me reconhecendo nas guias, 

nos pontos cantados, nas mãos que cuidam, nas entidades que me acolhem. Fui 

recebendo afeto, aprendizado e alimento espiritual. 

Hoje, sei que esse é o alimento que nunca falta: o que vem do axé, da fé, do amor que 

brota dentro do terreiro. É ele que me move, me ensina e me reconstrói todos os dias. 

A fé transforma o coração, cura feridas antigas e dá sentido à caminhada. 

Ter fé é se povoar e entender que nunca estivemos sós. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Percepções silenciosas 

O corpo humano, por meio de seus 

sentidos, é capaz de identificar estímulos 

externos — como toques, luzes, sons, 

cheiros e sabores — e transformá-los em 

sensações, sentimentos e emoções. É assim 

que percebemos, interpretamos e 

vivenciamos o mundo ao nosso redor. 

O som é uma propagação mecânica que se 

desloca por um meio material e, ao ser 

captado pelos ouvidos, é traduzido pelo 

cérebro como sensação auditiva. Suas 

propriedades fundamentais são a 

frequência, que determina o tom (grave ou 

agudo); a amplitude, que define o volume; e 

o timbre, responsável pela identidade 

sonora. Em geral, o ser humano percebe 

sons entre 20 Hz e 20.000 Hz. Abaixo desse 

limite, o som é sentido como vibração; 

acima, torna-se inaudível, sendo 

denominado ultrassom. 

Estudos demonstram que os ultrassons, 

embora inaudíveis, podem ser captados 

pelo organismo e, quando combinados 

com frequências audíveis, influenciam a 

percepção. Em experimentos, participantes 

expostos a músicas com faixas ultrassônicas 

apresentaram maior atividade cerebral e 

relataram maior agradabilidade sonora. 

Esse fenômeno, conhecido como efeito 

hipersônico, indica que sons além da 

audição consciente podem atuar no 

cérebro quando associados ao espectro 

audível. Embora não esteja totalmente 

esclarecido o mecanismo pelo qual o corpo 

humano capta essas frequências superiores, é 

evidente que tais vibrações exercem influência. 

Isso revela que o organismo absorve e reage a 

estímulos que vão além da percepção 

consciente. 

 

. 

Médium Thiago Lobo 

 

Essas frequências estão presentes no 

cotidiano. A natureza é uma de suas 

principais fontes: quedas d’água, insetos, 

aves, ondas do mar e corredeiras emitem 

sons que ultrapassam o limite auditivo 

humano. Instrumentos musicais como 

violinos, violoncelos, instrumentos de 

sopro, sinos e a Gamelã Balinesa também 

produzem frequências com potencial 

efeito hipersônico. Já no ambiente 

urbano, motores, alarmes e drones geram 

ultrassons, evidenciando que nem todos 

produzem efeitos benéficos. A presença 

dessas frequências, contudo, não permite 

classificá-las automaticamente como 

saudáveis. Cada tipo de som desperta 

sensações distintas: o ruído de um drone, 

a melodia de um violino ou o canto de um 

pássaro produzem respostas emocionais 

diferentes. O estudo reforça que 

determinadas frequências podem elevar 

ou reduzir o estado mental, mostrando 

que nem todo ultrassom atua da mesma 

forma. 

Considerando essas evidências, torna-se 

clara a influência positiva da natureza 

sobre o ser humano. Seus efeitos 

hipersônicos parecem contribuir para os 

benefícios terapêuticos de seus sons que, 

somados ao ambiente e à simbologia 

natural, geram vibrações percebidas 

além da consciência, capazes de 

despertar sensações profundas de paz, 

tranquilidade, alegria e leveza. O mesmo 

ocorre em uma orquestra sinfônica, que 

mobiliza emoções intensas por meio de 

melodias complexas construídas a partir 

de instrumentos que emitem mais do 

que apenas o som audível.  
Referência: 

https://journals.physiology.org/doi/full/10.1152/jn.2

000.83.6.3548  

 

 

 

https://journals.physiology.org/doi/full/10.1152/jn.2000.83.6.3548
https://journals.physiology.org/doi/full/10.1152/jn.2000.83.6.3548


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Okê Arô!  
Ervas de Oxóssi 
 

Oxóssi, orixá da caça, da fartura e da 

sabedoria, é profundamente conectado 

à natureza e às florestas. Suas ervas 

refletem sua energia de proteção, 

prosperidade e intuição. Na Umbanda, 

as plantas associadas a ele são 

utilizadas em rituais, defumações, 

banhos, oferendas e como elementos 

de cura espiritual. Cada erva carrega 

uma vibração que ajuda a fortalecer a 

conexão com este orixá. 

O alecrim (Salvia rosmarinus) é uma das 

ervas mais conhecidas de Oxóssi. Ele é 

usado para limpeza energética, 

proteção e para atrair boas 

oportunidades. Ao defumar o ambiente 

com alecrim ou preparar um banho, a 

pessoa obtém clareza mental e conexão 

com a sabedoria do orixá. Além disso, o 

alecrim é conhecido por estimular a 

concentração e a intuição, qualidades 

essenciais de Oxóssi. 

Outra erva importante é a guiné 

(Petiveria tetrandra), considerada 

poderosa para afastar energias 

negativas, mas também é usada em 

banhos de prosperidade e proteção. A 

guiné fortalece a coragem e a 

autoconfiança, refletindo a habilidade 

de Oxóssi de guiar e proteger seus filhos 

e filhas de santo em suas jornadas 

espirituais e materiais. 

A samambaia (os nomes científicos 

variam de acordo com o tipo) também 

está ligada a Oxóssi, especialmente por 

sua energia de proteção e equilíbrio. É 

uma planta associada às matas e às 

forças guardiãs da natureza, símbolo da 

vitalidade e da renovação que o orixá 

representa. 

 

 

Médium Guilherme Friaça 

Em banhos e defumações, a samambaia 

ajuda a purificar as vibrações e a restaurar o 

vigor espiritual, trazendo paz e estabilidade 

ao ambiente e ao coração. 

A folha de pitanga (Eugenia uniflora) é 

outra planta tradicionalmente ligada a este 

orixá. Utilizada em banhos e defumações, 

ela promove limpeza energética, alegria e 

harmonia emocional. A folha de pitanga 

equilibra as energias internas, afastando a 

tristeza e fortalecendo o ânimo, permitindo 

agir com leveza e clareza, virtudes que 

refletem a serenidade e o discernimento do 

caçador divino. 

Essas quatro ervas — alecrim, guiné, 

samambaia e folha de pitanga — 

demonstram como Oxóssi atua tanto na 

proteção quanto na prosperidade e na 

sabedoria. Cada uma delas traz aspectos 

complementares da energia do orixá, 

permitindo aproximar-se de sua força, 

desenvolver a intuição, abrir caminhos e 

manter o equilíbrio espiritual. Ao usar essas 

plantas em rituais ou em cuidados 

pessoais, é possível sentir a presença viva 

de Oxóssi na vida cotidiana. 

*Recordamos que, no ACVE, a prescrição de 

banhos de ervas é prerrogativa dos pais e 

mães de santo da casa. 

Referência: CAMARGO, Adriano.  Rituais com ervas. Banhos, 
defumações e benzimentos. 
 Ed. O Erveiro. São Paulo. 2012 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os casos de Purnima Ekanayake e Shanti Devi 

 
Médium Camila Vidal 

Os mistérios da reencarnação sempre fascinaram a humanidade, atravessando religiões, 

culturas e campos de investigação científica. Dois dos casos mais emblemáticos nesse 

campo são os de Purnima Ekanayake, no Sri Lanka, e Shanti Devi, na Índia. Ambas as 

crianças, ainda muito pequenas, relataram com impressionante riqueza de detalhes 

lembranças de vidas anteriores, incluindo nomes, lugares, familiares e circunstâncias de 

morte, que posteriormente foram parcialmente verificados por pesquisadores e familiares 

das supostas personalidades passadas. 

O caso de Shanti Devi, investigado na década de 1930, revelou uma menina que afirmava 

ter sido uma mulher adulta falecida durante o parto em outra cidade. Ela reconheceu 

parentes, descreveu a casa e apresentou comportamentos que não condiziam com sua 

criação atual. Já Purnima Ekanayake relatou memórias espontâneas de uma vida anterior 

ligada a uma família distante, revelando hábitos, lugares e laços afetivos que pareciam 

ultrapassar o simples imaginário infantil. 

No Espiritismo, esses relatos encontram eco na ideia de que a alma é imortal e progride 

por meio de múltiplas existências. A lembrança parcial de vidas passadas seria uma 

exceção à regra do “véu do esquecimento”, mecanismo necessário para o equilíbrio 

psicológico do espírito reencarnado. Em alguns casos, segundo a doutrina, tais memórias 

emergem quando ainda há fortes vínculos emocionais ou missões espirituais em curso. 

Já na Umbanda, esses fenômenos podem ser associados à atuação dos ancestrais 

espirituais, à memória do espírito e às conexões vibratórias que se mantêm através das 

encarnações. O espírito carrega registros profundos de sua trajetória, guardados no 

chamado “arquivo espiritual”, que pode emergir em sonhos, regressões espontâneas ou 

estados de sensibilidade mediúnica. Diferente do Espiritismo, a Umbanda não sistematiza 

a reencarnação em termos filosóficos, mas a reconhece como parte do processo evolutivo 

do espírito. 

Sob o olhar da psicologia analítica de Carl Gustav Jung, esses relatos também podem ser 

compreendidos como manifestações do inconsciente coletivo, camada psíquica 

profunda onde estariam arquivados símbolos, arquétipos e memórias que ultrapassam a 

experiência individual. Jung não defendia literalmente a reencarnação, mas reconhecia a 

possibilidade de uma continuidade da psique em níveis ainda desconhecidos pela 

ciência. Nesse sentido, os relatos de Purnima Ekanayake e Shanti Devi podem ser vistos 

como expressões de conteúdos arquetípicos ou memórias simbólicas que emergem com 

força especial na infância, momento em que as fronteiras entre consciente e inconsciente 

ainda são mais fluídas. 

 Referência: KARDEC, Allan. O livro dos espíritos. Rio de Janeiro: FEB, 2009. STEVENSON, Ian. Twenty Cases Suggestive of Reincarnation. 
Charlottesville: University of Virginia Press, 1974. PRANDI, Reginaldo. Umbanda: entre a cruz e a encruzilhada. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1996. TUCKER, Jim B. Life Before Life. New York: St. Martin’s Press, 2005. JUNG, C. G. Memórias, sonhos, reflexões. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2006. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É preciso conhecer 

Purnima Ekanayake 

e Shanti Devi 

 

A cada edição, o jornal Estrela Guia de Aruanda traz indicações de livros, filmes, canais, podcasts e outros 

conteúdos relacionados à Espiritualidade. O objetivo é compartilhar boas dicas de conhecimento sobre 

o universo da magia e do sagrado, sempre com responsabilidade e fundamento. 

Confira, a seguir, algumas sugestões:  

O Segredo da Flor de Ouro, de Carl Gustav Jung e  Richard 

Wilhelm, é um clássico da sabedoria taoísta que revela práticas 

de alquimia interior e meditação para o despertar da consciência. 

A obra conduz o leitor ao equilíbrio entre corpo, mente e espírito, 

simbolizado pelo florescimento da “flor de ouro”, expressão da 

iluminação interior. 

 

 

 

 

Um romance intenso e comovente ambientado no 

Brasil escravocrata do século XIX, no qual o autor 

Salvador Gentile conduz o leitor a uma reflexão 

sobre a responsabilidade ética nas relações 

humanas, tanto nos lugares de poder quanto nas 

posições de subordinação. A obra evidencia que a 

mais cruel das escravidões não é a imposta 

externamente, mas aquela que se sustenta na falta 

de autoconhecimento e na ignorância de si. 

 

 

 

Lançado em 1966, o álbum “Os afro-sambas" se tornou 

um dos títulos mais influentes da discografia 

brasileira. Com oito faixas compostas entre 1962 e 

1965,  do compositor e violonista fluminense Baden 

Powell (1937 – 2000) e letras do compositor e poeta 

carioca Vinicius de Moraes (1913 – 1980),  o repertório 

dos "Afro-Sambas" destaca a união do samba carioca 

pós-Bossa Nova com a raiz musical dos terreiros de 

candomblé da Bahia. 

 

 

Livros 

Plataformas Digitais 

Aproxime o celular no QRCode ou 

clique aqui para ouvir o álbum na 

íntegra. 

 

https://open.spotify.com/intl-pt/album/7ArWgeKnsNsaOyvFl2yNYd
https://open.spotify.com/intl-pt/album/7ArWgeKnsNsaOyvFl2yNYd
https://open.spotify.com/intl-pt/album/7ArWgeKnsNsaOyvFl2yNYd


 

 

 

 

As imagens que ilustram esta edição foram retiradas de bancos de domínio público, ou seja, sem direitos autorais. A arte da capa foi 

cedida, gratuitamente, pelo artista Fábio Vieira. As demais artes foram geradas em ferramentas gratuitas de Inteligência Artificial. 

 

 

 

 

 

 


