
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Querido consulente, seja muito bem-vindo! 

Para que todos possamos viver a melhor experiência espiritual possível, pedimos 
atenção às orientações abaixo: 

• Este é um ambiente sagrado. Por isso, pedimos que venha trajando roupas 
claras, discretas e compostas; 

• Evite bermudas, peças curtas, decotes ou transparências; 
• Durante os pontos cantados, você é nosso convidado a cantar e bater 

palmas. Nos demais momentos, o silêncio é nossa melhor oração; 
• Por gentileza, mantenha o celular desligado ou em modo silencioso; 
• Cuide de seus pertences pessoais — o ACVE não se responsabiliza por 

objetos deixados no local. 

VALPARAÍSO - 03 DEZEMBRO         Gira de Desenvolvimento Mediúnico 

VALPARAÍSO - 06 DEZEMBRO         Gira de Ciganos na força de Iansã 

CRISTALINA - 12 DEZEMBRO            Gira de Esquerda  

VALPARAÍSO - 13 DEZEMBRO          Gira de Esquerda 

PALMELO - 19 DEZEMBRO                Gira de Ogum  

VALPARAÍSO - 20 DEZEMBRO         Gira de Ogum 

EXPEDIENTE EGA: 

Curadoria doutrinária: Pai Pedro Lettieri  
Editores-chefes: Camila Vidal e Lucius Lettieri 
Editora: Cíntia Lima 
Diagramação: Dênio Matos 
 

"Se tiver que amar, ame hoje.  

Se tiver que sorrir, sorria hoje. 

Se tiver que chorar, chore hoje, 

pois o importante é viver o hoje. 

O ontem já foi e o amanhã  

talvez não venha." 

Chico Xavier  

Agradecemos a sua presença e confiança. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Assim como o yin e o yang, o preto e o 

branco, o tempo é uma espiral, onde o 

começo e o fim se repetem e se 

completam. Na ilusão do tempo, eu 

transito e faço o meu trabalho para o 

bem maior. Percorrendo o Dikenga1, 

concluo ciclos. Estou no começo e na 

conclusão. 

Mas são muitas as possíveis portas. 

Talvez sete. E, entre elas, o isolamento. 

A introspecção. Nelas, não há início 

nem fim. Apenas um passadouro — 

uma linha a se cruzar, sem nome, sem 

endereço, sem forma. É onde moro. 

Ser e não ser. Estar e não estar. Por 

cada passagem, há um mistério. Uma 

lacuna desabitada. Sou a fresta que 

separa os planos, como o fio de um 

espelho d’água. 

 

O limiar da expectativa de quem 

aguarda o que virá em seguida. A luz 

do nascimento humano, vista de 

dentro. Caminho à transcendência. 

Sou eu quem vigia as passagens, 

quem dá acesso. 

Sou tudo e nada. Vento e chuva, fogo e 

lama. Por isso, minha roupagem pouco 

importa. Porque as chaves que eu uso 

são para quebrar os egos, e as portas 

que se abrem são as armadilhas das 

almas, que se desfazem para cumprir 

a Grande Obra". 
 

 1Dikenga ou cosmograma, é um símbolo central da 

religião Kongo que representa a cosmologia Bakongo, 

mostrando o mundo físico e espiritual, e os ciclos da vida e 

do tempo. - O livro africano sem título: Cosmologia dos 

Bantu-Kongo,  Kimbwandende Kia Bunseki Fu-Kiau, 2024 

Senhor Sete Porteiras  

 

 



 

 

Médium Cíntia Lima 

 

Há histórias que atravessam o tempo como o vento. 

Histórias contadas de boca em boca, de geração em geração 

— sobre Iansã, orixá guerreira, senhora dos ventos e rainha 

das tempestades. Guardiã dos raios e dos Eguns, os espíritos 

que caminham entre mundos. 

 

Essas narrativas, conhecidas como itans (termo iorubá que 

designa o conjunto de mitos, cantos e tradições) são pontes 

entre o passado e o presente. Elas nos conduzem ao 

encontro da ancestralidade e, por consequência, da 

consciência de nós mesmas. 

 

Mistério e movimento habitam essa Yabá. Em sua imagem 

se fundem a espada e a borboleta, o raio e os chifres de 

búfalo, o Eruexin (bastão metálico adornado com pelos de 

cavalo ou búfalo), cada símbolo carrega uma expressão de 

seu poder: cortar, transformar, proteger, libertar. 

 

No sincretismo religioso, Iansã é associada a Santa Bárbara, 

figura que o povo brasileiro aprendeu a invocar diante do 

desespero. Ela é fé dos que lutam por dignidade, dos que 

trabalham incansavelmente, dos que acreditam que a 

justiça pode soprar mesmo nos cantos esquecidos. Em cada 

reza, um pedido de coragem: “Eparrey, Oyá!” 

 

 

 
Todos e todas nós guardamos uma Iansã 

interior. Ao invocá-la, algo desperta: um 

redemoinho que alinha mente, emoção e 

corpo. Sua energia nos ensina a persistir, a 

adaptar-se, a transformar a revolta em impulso 

criador. É a coragem de seguir adiante, mesmo 

com medo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

O búfalo, um de seus símbolos mais marcantes, representa 

esse impulso vital. Quando a vida exige mudança, Iansã é o 

empurrão que abre caminhos. É o vento que atravessa o 

impossível e anuncia o novo. Sua rebeldia é sagrada: destrói 

o que estagna e faz nascer o que precisa florescer. 
 

“A eparrei ela é Oyá, ela é Oyá 

A eparrei é Iansã, é Iansã...   A eparrei 

Quando Iansã vai pra batalha 

Todos os cavaleiros param 

Só pra ver ela passar...” 

 

Com o tempo, o senhor da sabedoria, as filhas de Iansã 

aprendem a canalizar a fúria. A tempestade se transforma 

em vento criador. A borboleta, outro símbolo da orixá, 

representa essa transição: o momento em que a força bruta 

se torna beleza, liberdade e reinvenção. Iansã revela o 

segredo da vida — mudar é o caminho da evolução. 

 

“Iansã comanda os ventos 

E a força dos elementos 

Na ponta do seu florim 

É uma menina bonita 

Quando o céu se precipita 

Sempre o princípio e o fim.” 

 

A vida, afinal, não cessa. Sopra, gira, recomeça. Deixa a Gira 

Girar. Dê o passo, que Mãe Iansã dá o chão. Que ela nos 

conduza entre a leveza e o caos, levando para longe todo 

medo, maldade, trazendo paz e alegria, como escreveu o 

eterno Arlindo Cruz.  

  

Referências:  

 

AS YABÁS E SEUS ARQUÉTIPOS - AS CARACTERÍSTICAS ARQUETÍPICAS E SUAS 

RESSONÂNCIAS NOS ORIXÁS FEMININOS DA UMBANDA -  

https://revistavincci.satc.edu.br/index.php/Revista-Vincci/article/view/224 

Jornal GGN: https://jornalggn.com.br/cultura/iansa-a-rainha-dos-trovoes-e-da-tempestade/ 

 

Casa de Caridade Gauisa: https://www.casadecaridadegauisa.com.br/post/era-uma-vez-

ians%C3%A3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://jornalggn.com.br/cultura/iansa-a-rainha-dos-trovoes-e-da-tempestade/
https://www.casadecaridadegauisa.com.br/post/era-uma-vez-ians%C3%A3
https://www.casadecaridadegauisa.com.br/post/era-uma-vez-ians%C3%A3


 

 

Médium Camila Vidal 

 

Irmã Scheilla é reconhecida no movimento espírita como um 

espírito de luz, dedicado ao amparo, à cura e à caridade. Sua 

história, embora envolta em relatos espirituais e simbólicos, 

inspira milhares de pessoas e instituições que seguem seus 

ensinamentos de amor ao próximo e fé na vida espiritual. 

Segundo tradições difundidas por casas espíritas brasileiras, 

como o Grupo da Fraternidade Espírita Irmã Scheilla (fundado 

em 1952, em Brasília), ela teria vivido na Alemanha durante a 

Segunda Guerra Mundial, atuando como enfermeira 

voluntária. 

Diz-se que, mesmo em meio ao horror dos bombardeios e à 

devastação da guerra, Scheilla demonstrava serenidade e 

compaixão. Atendia feridos sem distinção de lado, oferecendo 

consolo, orações e cuidados com profunda ternura. 

Desencarnou em 1943, vítima de um ataque aéreo em 

Hamburgo, e, segundo os relatos mediúnicos, foi acolhida no 

plano espiritual por equipes de benfeitores ligados ao Cristo. 

A partir de então, passou a integrar uma falange de espíritos 

missionários dedicados à saúde e ao amparo moral da 

humanidade. 

No Brasil, a presença espiritual de Irmã Scheilla se manifesta 

através de médiuns e grupos de trabalho espiritual. É 

considerada mentora de diversas instituições espíritas que 

levam seu nome, e atua, conforme a literatura mediúnica, sob 

a orientação de espíritos superiores que coordenam as tarefas 

de cura, evangelização e auxílio aos necessitados. No Ação 

Cristã Vovô Elvírio (ACVE), é dirigente espiritual à frente dos 

tratamentos realizados na Sala de Cromoterapia. Sua atuação 

é comparada à de outros benfeitores espirituais, como Bezerra 

de Menezes e André Luiz, todos unidos no ideal do 

“Espiritismo cristão” — aquele que une ciência, filosofia e 

moral do Evangelho. 

A figura de Irmã Scheilla sintetiza os valores centrais da 

Doutrina Espírita codificada por Allan Kardec: a imortalidade 

da alma, a comunicação entre encarnados e desencarnados e 

a lei de progresso espiritual.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Suas mensagens, psicografadas por diferentes médiuns, 

reforçam a importância da reforma íntima, da humildade e 

da caridade sem ostentação. Ela ensina que o verdadeiro 

curador é o amor, e que “curar é servir”, não apenas com 

remédios e gestos técnicos, mas com vibrações de paz, 

oração e fé. 

Sua imagem — descrita como de mulher jovem, de traços 

suaves, cabelos claros e olhos azul-esverdeados — simboliza 

pureza e serenidade. Contudo, o que mais a caracteriza é a 

energia de acolhimento e luz que emana de suas descrições 

espirituais. No plano moral, Scheilla representa a figura 

materna e compassiva que acolhe o sofredor, inspirando 

trabalhadores espíritas em tarefas de passes, desobsessão, 

evangelização e atendimento fraterno. 

Em suas comunicações, costuma enfatizar que a dor 

humana é oportunidade de crescimento espiritual e que a fé 

não é fuga da realidade, mas força transformadora diante 

dela. “Quem serve no amor encontra o próprio Cristo no 

coração do necessitado” — é uma de suas máximas mais 

lembradas em palestras e estudos espíritas. 

Assim, a Irmã Scheilla permanece como uma das mais 

queridas entidades espirituais ligadas à obra de Jesus, 

lembrando a todos que a verdadeira caridade não está no 

destaque social, mas no gesto silencioso de amor. Sua 

história, entre o mito e a fé, continua a inspirar o movimento 

espírita a exercer o Evangelho na prática — com compaixão, 

humildade e esperança na eternidade da vida. 

 

Referências: 

GRUPO DA FRATERNIDADE ESPÍRITA IRMÃ SCHEILLA. Histórico e missão institucional. 

Brasília, 1952. Disponível em: https://www.gruposcheilla.org.br. Acesso em: 22 out. 2025. 

 

LUZ E PAZ. O amoroso e iluminado espírito Scheilla. São Paulo, 2023. Disponível em: 

https://www.luzepaz.org/um-pouco-sobre-o-amoroso-e-iluminado-espirito-scheilla/. Acesso em: 22 

out. 2025. 

EDITORIAL FOLHA ESPÍRITA CAIRBAR SCHUTEL. Irmã Scheilla: missionária do amor e da 

cura espiritual. Matão: Edição online, 2021. Disponível em: 

https://editoradionisi.com.br/folhaespiritacairbarschutel/2021/03/26/irma-scheilla/. Acesso em: 22 

out. 2025. 

 

GRUPO FILOSÓFICO IRMÃ SCHEILLA (GFIL). Biografia espiritual de Irmã Scheilla. Rio de 

Janeiro, 2022. Disponível em: https://gfil.org.br/biografias/irma-scheilla/. Acesso em: 22 out. 

2025. 

 

https://www.gruposcheilla.org.br/?utm_source=chatgpt.com
https://www.luzepaz.org/um-pouco-sobre-o-amoroso-e-iluminado-espirito-scheilla/?utm_source=chatgpt.com
https://www.luzepaz.org/um-pouco-sobre-o-amoroso-e-iluminado-espirito-scheilla/?utm_source=chatgpt.com
https://editoradionisi.com.br/folhaespiritacairbarschutel/2021/03/26/irma-scheilla/?utm_source=chatgpt.com
https://editoradionisi.com.br/folhaespiritacairbarschutel/2021/03/26/irma-scheilla/?utm_source=chatgpt.com
https://gfil.org.br/biografias/irma-scheilla/?utm_source=chatgpt.com


 

Médium Camila Vidal 

No sincretismo entre o catolicismo e a Umbanda, 

São Lázaro e Omolu representam a ponte sagrada 

entre a dor e a cura, entre o corpo e o espírito, entre 

o visível e o invisível. Celebrados no dia 17 de 

dezembro, eles simbolizam a compaixão divina 

desamparados e todos os que buscam restabelecer 

o equilíbrio das próprias forças vitais. São Lázaro, 

personagem do Evangelho, é lembrado por Jesus 

como o homem justo que, mesmo coberto de 

chagas, foi recebido nos braços de Abraão após a 

morte. 

 

 

O sincretismo entre São Lázaro e Omolu não é mero acaso histórico: ele 

expressa a fusão de duas tradições que reconhecem a dignidade no 

sofrimento e a necessidade da fé para superá-lo. Para os devotos, é um 

encontro de caminhos: a vela acesa diante do altar de Lázaro é também 

uma saudação ao orixá que caminha com o pó da terra e o sopro da vida. 

O 17 de dezembro, data consagrada a São Lázaro e a Omolu, é momento de 

reflexão e gratidão. É tempo de oferendas simples - pipoca, água, milho 

branco - e de preces sinceras que pedem não apenas a cura física, mas 

também o equilíbrio das emoções e da mente. É um dia em que terreiros e 

igrejas se unem em vibração, e em que cada gesto de caridade se torna 

parte do trabalho espiritual desses grandes curadores. 

Na Umbanda, as giras dedicadas a Omolu nesse período são voltadas à 

limpeza espiritual, ao descarrego das dores antigas e à harmonização dos 

corpos sutis. Nas missas e novenas católicas, os fiéis pedem a intercessão 

de São Lázaro para proteger os enfermos e aliviar as chagas do coração 

humano. Ambas as práticas reconhecem que a cura é um processo integral 

- corpo, mente e espírito - e que a fé é o remédio mais profundo. 

Celebrar São Lázaro e Omolu é, portanto, celebrar o equilíbrio entre o 

sofrimento e a superação, entre a finitude do corpo e a eternidade do 

espírito. É lembrar que cada cicatriz traz uma lição, e que a verdadeira cura 

acontece quando aprendemos a acolher a vida em todas as suas formas. O 

convite é à introspecção, à prece silenciosa e à prática da caridade -

caminhos certos para curar as feridas da alma e do corpo com a bênção dos 

santos e orixás da terra. 

 

 

 

É a imagem da humildade e da fé diante do sofrimento. Na 

tradição católica, ele tornou-se padroeiro dos enfermos, dos 

leprosos e dos que padecem com feridas do corpo. Seu exemplo 

inspira a caridade, o acolhimento e a confiança de que a dor 

pode ser transformada em caminho de salvação. 

Na Umbanda, Omolu (ou Obaluaiê) é o orixá que domina a terra, 

o fogo e as doenças, sendo também o senhor da cura e da 

transformação. Ele cobre o rosto com palhas para lembrar que 

o mistério da dor é também o véu da sabedoria. Onde há 

enfermidade, ele leva o poder da regeneração. Onde há 

desespero, ele semeia a esperança. Sua energia é de 

introspecção, limpeza e reequilíbrio - conduzindo o ser humano 

ao entendimento de que a verdadeira saúde começa na alma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referências 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2001. FERRETTI, Sérgio F. Repensando o Sincretismo. 
São Luís: Editora UEMA, 2007. 

 



 

 

 

 Médium Cláudia Pimenta 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O número sete tem grande relevância no 

mundo espiritual e esotérico. Na 

Umbanda, muitos terreiros definem sete 

orixás básicos como sustentadores de sua 

cosmologia, cada um com seu próprio 

direcionamento. No ACVE, as sete linhas 

da Umbanda representam as sete 

vibrações divinas que sustentam a criação 

e servem como campos de atuação para 

os orixás e as entidades espirituais. Elas 

funcionam de forma que uma estrutura 

hierárquica e organizacional através das 

forças de Deus se manifesta e atua na vida 

dos praticantes, oferecendo, assim, 

orientação, proteção e cura espiritual.  

Cada uma dessas linhas possui um campo 

de atuação específico, sendo regidas 

pelos principais orixás, que trabalham em 

conjunto com falanges de entidades 

(caboclos, pretos-velhos etc.) para cumprir 

a lei divina e auxiliar os seres humanos:  

OXALÁ (ou ORIXALÁ): (ORI = Luz, Reflexo; 

XA = Senhor, Fogo; LÁ = Deus, Divino). 

Portanto, A LUZ DO SENHOR DEUS. 

OXÓSSI: (OX = Ação ou Movimento; O = 

Círculo; SSI = Viventes da Terra). Assim 

sendo, A POTÊNCIA QUE DOUTRINA, O 

CATEQUIZADOR DE ALMAS. 

OGUM: (OG = Glória, Salvação; AUM = Fogo, 

Guerreiro). Logo, O GUERREIRO CÓSMICO 

PACIFICADOR, O FOGO DA GLÓRIA. 

XANGÔ: (XA = Senhor, Dirigente; ANGÔ = 

Raio, Alma). Sendo, O SENHOR DIRIGENTE 

DAS ALMAS. 

YORIMÁ: (YO = Potência, Ordem, Princípio; 

RI = Reinar, Iluminado; MÁ = Lei, Regra). 

Desse modo, PRINCÍPIO OU POTÊNCIA 

REAL DA LEI. 

 

 

 

 

 

YORI: (YO = Potência, Ordem, Princípio; RI 

= Reinar, Iluminado; ORI = Luz, Esplendor). 

Assim sendo, POTÊNCIA DOS PUROS OU 

DA PUREZA. 

YEMANJÁ: (YE = Mãe, Princípio Gerante; 

MAN = O Mar, A Água, Lei das Almas; YÁ = 

Matriz, Maternidade). Logo, A SENHORA 

DA VIDA. 

Entendendo a atuação 

Vibrações Divinas: As linhas são 

emanações de Olorum (Deus) e 

manifestam Seus atributos na criação. 

Elas não são apenas entidades, mas sim 

campos de atuação que se desdobram 

em falanges e legiões de espíritos 

(caboclos, pretos-velhos etc.) que 

trabalham sob a regência dos orixás. 

Hierarquia e Organização: Cada linha 

possui uma hierarquia, na qual a força 

principal (orixá) delega ordenações para 

as entidades que nela atuam, 

organizando o trabalho espiritual no 

terreiro. 

Equilíbrio e Orientação: A função principal 

é promover o equilíbrio, a cura espiritual e 

a orientação para quem busca ajuda, 

funcionando como um “escudo protetor” 

contra negatividades e um canal de 

comunicação com o plano espiritual 

superior. 

 

Referência: 
Diário de Umbanda: 

https://www.diariodeumbanda.com.br 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Médium Lucas Andrei 

 

O corpo sutil espiritual — também chamado de 

duplo etéreo — é formado por inúmeros vórtices 

ou nódulos energéticos de diferentes tamanhos 

e funções, todos interconectados. É essa rede 

que garante a nutrição energética e a 

comunicação entre o espírito e o corpo físico. Ao 

redor de toda a estrutura, esses centros irradiam 

camadas coloridas de energia conhecidas como 

auras, que se mesclam, interagem e se 

sobrepõem conforme o alinhamento e a sintonia 

vibracional do indivíduo. Nenhum desses 

centros atua de forma isolada; assim como o 

todo se organiza a partir de múltiplas partes, os 

chakras funcionam de modo interdependente, 

sustentando o equilíbrio energético do ser. 

Entre eles, destacam-se os sete chakras 

principais, cada um associado a uma glândula 

endócrina específica, responsável pela produção 

e secreção de hormônios na corrente sanguínea. 

Posicione o celular ou CLIQUE AQUI 

para conhecer as funções das 

glândulas endócrinas.  

 

1.  Chakra Básico (Muladhara): Localiza-se na 

base da coluna vertebral e está associado às 

gônadas (testículos e ovários). É responsável por 

regular a energia telúrica que ascende pela 

Kundalini e por estabelecer a polaridade com o 

chakra coronário. Por lidar com a energia mais 

densa do corpo, o chakra básico está relacionado 

à vitalidade física e à regulação dos instintos 

naturais. Conecta-se diretamente à base da 

coluna espinhal e ao sistema reprodutor, 

sustentando a força de sobrevivência e a 

estabilidade do ser. 

2. Chakra Esplênico (Svadhisthana): Situado 

entre o umbigo e o osso púbico, conecta-se ao 

intestino grosso, sistema urinário, apêndice, 

vértebras inferiores e glândulas suprarrenais. 

Sua função é canalizar as energias telúricas que 

ascendem a partir do chakra básico, além de 

absorver e filtrar as energias do ambiente. Atua 

como um mecanismo de purificação energética, 

retendo e neutralizando vibrações nocivas antes 

que alcancem os centros superiores. 

3. Chakra do Plexo Solar (Manipura): Localiza-se 

na região popularmente chamada de “boca do 

estômago”. Está ligado ao estômago, pâncreas, 

fígado, intestino delgado, baço e à parte média 

da espinha. Sua função é digerir e transformar 

energias, tanto físicas quanto sutis, servindo 

como o centro da transmutação da matéria em 

energia. 

 

 

Assim, potencializa a ascensão da Kundalini e 

prepara o caminho para os chakras superiores, 

simbolizando a transformação das forças densas 

em vibrações mais elevadas. 

4. Chakra Cardíaco (Anahata): Associado à glândula 

timo, localiza-se na região central do tórax, junto ao 

coração. Relaciona-se ao sistema respiratório e 

cardiovascular — coração, veias, artérias, pulmões 

e diafragma. É o primeiro chakra a transcender o 

plano dos instintos, abrindo caminho para o reino 

dos sentimentos sutis. Por conectar as energias 

densas dos centros inferiores com as sutis dos 

superiores, o chakra cardíaco atua como um elo 

entre corpo e espírito, coordenando o fluxo 

energético entre todos os corpos sutis do ser 

humano. 

5. Chakra Laríngeo (Vishuddha): Localizado no 

centro da garganta, está associado à tireoide, 

paratireoides, traqueia, região maxilar e plexo 

nervoso laríngeo. É o primeiro dos chakras 

considerados plenamente sutis e está ligado à 

expressão e à direção da energia e da intenção. Sua 

função é exteriorizar o poder criador por meio da 

palavra e do som, movimentando grandes volumes 

de energia vital e transformando vibração em 

manifestação — é o centro da magia do verbo. 

6. Chakra Frontal (Ajña): Conhecido como o 

“terceiro olho”, localiza-se entre as sobrancelhas, 

acima da raiz do nariz. Está conectado aos dois 

hemisférios cerebrais, à glândula hipófise 

(pituitária) e ao sistema óptico-nervoso. É o centro 

do controle sensorial sutil, responsável pela 

percepção das energias e intenções. Regula a 

integração entre razão e intuição, mediando o fluxo 

entre os canais energéticos Ida e Pingala, e 

concluindo o percurso de refinamento da energia 

da Kundalini antes de sua elevação final. 

7.  Chakra Coronário (Sahasrara): Situado no topo 

da cabeça, associa-se à glândula pineal e ao 

sistema nervoso central. É o ponto máximo de 

conexão com os planos espirituais, simbolizando a 

integração completa entre corpo, mente e espírito. 

Por meio dele, as energias, emoções, razões e 

intuições convergem em discernimento espiritual, 

completando o ciclo da ascensão da Kundalini e 

unificando todos os chakras em uma única 

consciência. 

 

 

 

 

Referências: CORREIA, Ana Karina de Sousa. Chakras. [S.l.: s.n.], [s.d.]. 
LEADBEATER, C. W. Os chacras. 8. ed. São Paulo: Pensamento, 2003.   

CERQUEIRA FILHO, Alírio de. Energia dos chakras. Brasília: Federação 
Espírita Brasileira, 2010.   

MOTOYAMA, Hiroshi. Teoria dos chakras: ponte para a consciência 
superior. São Paulo: Cultrix, 1981. 

 

https://acve.com.br/images/jornal-novo/glandulas_endocrinas.pdf


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

O atabaque, no contexto da Umbanda, ocupa 

um lugar que ultrapassa a função musical: ele 

assume uma dimensão de sustentação 

energética e espiritual. É o instrumento que 

organiza o ritmo dos trabalhos, harmoniza o 

ambiente, favorece a sintonia mediúnica e cria 

uma atmosfera vibratória capaz de tocar tanto 

o corpo quanto o espírito. 

Ao tocar o atabaque, o médium naturalmente 

ajusta sua respiração, seu ritmo interno e sua 

percepção corporal. Ocorre um alinhamento 

gradual entre o som externo e o movimento 

interno. Esse processo gera um estado de 

presença, no qual o médium se torna mais 

consciente de si e pode perceber como sua 

energia se movimenta. Essa sintonia favorece o 

estado ideal para a atuação espiritual. 

Nesse ponto, o conhecimento da reflexologia 

oferece um olhar complementar e 

enriquecedor. Sabe-se que as mãos guardam 

um verdadeiro mapa do corpo humano, 

contendo pontos que se conectam a órgãos e 

sistemas, de modo que sua estimulação 

influencia diretamente o bem-estar físico e 

emocional. Assim, quando aplicamos essa 

compreensão ao ato de tocar o atabaque, 

percebemos que o médium não está apenas 

movimentando as mãos para produzir um 

ritmo — ele também está ativando regiões 

corporais relacionadas a áreas específicas do 

organismo. 

Naturalmente, é essencial aprender a tocar de 

forma correta para evitar lesões, mas essa 

ativação pode colaborar para processos de 

equilíbrio, liberação e harmonização interna. 

A ponta dos dedos, por exemplo, está ligada aos 

seios paranasais — região que, quando 

estimulada pelo toque, pode aliviar tensões da 

cabeça e liberar respiração, atuando sobre o 

chakra frontal, relacionado à intuição e à 

clareza mental. Logo abaixo, onde se localizam 

os pontos dos olhos, ouvidos e da tuba de 

Eustáquio (canal que liga o ouvido à parte 

posterior do nariz e garganta), estimula-se o 

chakra laríngeo, associado ao desenvolvimento 

da comunicação tanto física quanto espiritual. 

 

 

 

 

Mais ao centro da palma, encontram-se áreas 

ligadas ao sistema digestivo, conectadas ao 

desenvolvimento dos sentimentos e à digestão 

emocional — em ressonância com os chakras 

cardíaco e plexo solar. Quando o toque ativa 

essa região, pode ajudar o médium a processar 

melhor as emoções e energias que percorrem 

o corpo durante o trabalho espiritual, trazendo 

sensação de organização interna e de 

“assentamento” do que estava desajustado por 

dentro. 

Descendo um pouco mais, estão os pontos 

vinculados ao intestino, relacionados ao 

movimento natural de absorver o que faz bem 

e liberar o que já não serve, tanto no plano físico 

quanto no energético. Essa área corresponde 

ao chakra sacral, voltado ao tratamento das 

emoções e vínculos. 

Já na base da mão, encontram-se zonas 

reflexas do sacro, ciático, bexiga e órgãos 

reprodutivos, diretamente associadas à 

firmeza, ao enraizamento, à segurança e à 

sustentação emocional e espiritual — aspectos 

do chakra básico. Quando o médium sente 

calor, formigamento, incômodo ou até um 

pequeno machucado nessa parte durante o 

trabalho mediúnico, muitas vezes isso indica 

que o corpo está liberando tensões antigas ou 

reorganizando forças profundas. 

Essas percepções abrem um campo rico de 

compreensão: tocar o atabaque pode atuar 

como estímulo reflexo, favorecendo a 

circulação de energia e o equilíbrio interno. 

Assim como na reflexologia, em que o toque 

em pontos específicos das mãos traz benefícios 

a diferentes partes do corpo, o contato com o 

atabaque gera um movimento semelhante — 

porém inserido em um contexto espiritual e 

vibracional. 
 

Posicione o celular ou CLIQUE AQUI 

para conhecer os pontos de 

reflexologia das mãos. 

 

 

Referência: 
HALL, Nicola M. Reflexologia: um Método para Melhorar a Saúde – 

Massagem nos Pés/Mãos. São Paulo: Editora Pensamento, 2007. 

 

 

 

 

Médium Menelle Pires 

 

O corpo que toca e o som que cura 

 

https://acve.com.br/images/jornal-novo/O-Mapa-das-Maos.jpeg
https://acve.com.br/images/jornal-novo/O-Mapa-das-Maos.jpeg


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O poder das ervas na Umbanda: o 

boldo de Oxalá e o bambu de Iansã 

Na Umbanda, as ervas são pontes entre os 

planos espiritual e material, expressões vivas 

das vibrações dos orixás na Terra. Cada planta 

carrega em si uma força específica — um axé — 

que pode ser utilizado para equilibrar, curar e 

harmonizar. O uso ritualístico das ervas não se 

resume a banhos e defumações: é também um 

ato de reverência, uma forma de conectar-se 

com a energia divina por meio da natureza. 

Entre as inúmeras ervas sagradas, o boldo, 

também conhecido como tapete de Oxalá, e o 

bambu, associado a Iansã, ocupam lugares de 

destaque por representarem dois princípios 

complementares: a calma e a purificação de 

Oxalá, e o movimento e a força transformadora 

de Iansã. 

O boldo, erva de folha aveludada e aroma 

forte, é tradicionalmente ligado a Oxalá, o orixá 

maior, senhor da fé, da criação e da serenidade. 

Chamado de “tapete de Oxalá”, o boldo é usado 

em rituais de limpeza espiritual e equilíbrio 

mental, pois carrega a vibração da paz e da 

sabedoria. Suas folhas, quando utilizadas em 

banhos ou defumações, ajudam a dissipar 

confusões mentais, abrir caminhos para o 

perdão e restaurar a harmonia interior. Assim 

como Oxalá, o boldo ensina a importância da 

paciência e da pureza — a necessidade de 

silenciar a alma para ouvir a voz do divino. Seu 

axé é o do recolhimento e da clareza, essenciais 

para quem busca reconectar-se com a própria 

fé. 

O bambu, por outro lado, vibra na frequência 

intensa e dinâmica de Iansã, a senhora dos 

ventos e das tempestades, guardiã da 

transformação e do movimento 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sua estrutura ereta e flexível simboliza 

a resistência e a capacidade de se 

curvar sem quebrar — qualidades que  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

refletem o temperamento de Iansã e a força 

necessária para enfrentar as mudanças da vida. 

No terreiro, o bambu é utilizado em firmezas e 

trabalhos de descarrego, pois ajuda a dissipar 

energias negativas e a movimentar o axé 

estagnado. Quando o vento passa entre suas 

hastes, o som produzido parece carregar as vozes 

dos ventos de Iansã, lembrando que todo caos 

traz em si a semente da renovação. 

Enquanto o boldo atua trazendo tranquilidade e 

purificação, o bambu manifesta movimento e 

libertação. Um trabalha a paz e o outro o impulso 

vital, mostrando que na espiritualidade — assim 

como na natureza — o equilíbrio se constrói 

entre forças opostas. Oxalá e Iansã, embora 

distintos em energia, se completam: ele traz a 

calma que antecede o sopro criador, e ela, o 

vento que renova e transforma. Nas práticas 

umbandistas, unir essas duas ervas em rituais 

específicos simboliza o encontro entre o silêncio 

e o som, entre o recolhimento e a ação — entre o 

branco da fé e o vermelho da paixão pela vida. 

Assim, o uso do boldo e do bambu na Umbanda 

vai além do aspecto ritual: representa um 

ensinamento ancestral sobre o equilíbrio entre 

serenidade e movimento, entre razão e emoção. 

Oxalá e Iansã, através dessas ervas, nos recordam 

que o caminho espiritual exige tanto a calma 

para ouvir quanto a coragem para agir. Quando o 

filho de fé prepara um banho de boldo pedindo 

luz e clareza, ou quando firma o bambu para que 

os ventos de Iansã levem embora a estagnação, 

ele está, na verdade, harmonizando dentro de si 

os dois princípios que sustentam toda a vida — o 

eixo da paz e o sopro da transformação. 

Recordamos que em nossa casa 
receitar banhos é prerrogativa do pai 

e das mães de santo. 
 

 Referência: 

CAMARGO, Adriano.  Rituais com ervas. Banhos, 
defumações e benzimentos. Ed. O Erveiro. São Paulo. 
2012. 

 

 

Médium Guilherme Friaça 

 Menelle Pires 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A meditação é uma das práticas mais antigas da humanidade e, em diferentes 

tradições, representa um caminho de autoconhecimento e equilíbrio interior. 

Na filosofia do yoga, originária da Índia há mais de dois mil anos, a meditação 

é entendida como um processo de purificação mental: aprender a observar os 

próprios pensamentos sem se deixar dominar por eles. Essa prática exige força 

de vontade, disciplina e persistência — virtudes consideradas essenciais para 

quem busca desenvolver a consciência plena e compreender a natureza da 

mente. 

Entre os mestres do yoga, nomes como Patañjali, autor dos Yoga Sutras, e 

Swami Vivekananda, responsável por difundir o yoga no Ocidente no século 

XIX, sempre destacaram que a verdadeira transformação espiritual não vem 

de milagres ou fenômenos sobrenaturais, mas da disciplina interior. A força de 

vontade, segundo esses ensinamentos, é o instrumento que permite ao ser 

humano ultrapassar suas próprias limitações e alcançar um estado de clareza 

mental e serenidade emocional. 

Curiosamente, a busca pela superação dos limites da mente também aparece 

em outras esferas da cultura, como no ilusionismo. A arte dos mágicos e 

mentalistas sempre fascinou o público por desafiar o que parece possível. 

Embora baseada em truques e técnicas de distração, ela também evidencia o 

poder da concentração, da percepção e do controle da atenção — habilidades 

próximas às desenvolvidas em práticas meditativas. 

O escritor britânico Roald Dahl explorou esse tema de forma simbólica no 

conto “O Incrível Caso de Henry Sugar”. Nele, o protagonista — um homem 

rico e cético — descobre um manuscrito sobre um faquir indiano capaz de 

enxergar sem o uso dos olhos, graças à meditação. Movido inicialmente pela 

ganância, Henry decide aprender a técnica para trapacear em jogos de cartas. 

Com o tempo, porém, a prática meditativa o transforma profundamente: ele 

deixa de buscar o ganho material e passa a agir com generosidade e 

desapego. O conto ilustra como o exercício da mente pode conduzir não 

apenas ao domínio da atenção, mas também à descoberta de valores 

espirituais. 

O diálogo entre espiritualidade e ceticismo é central nessa reflexão. O cético 

questiona, duvida e busca provas; o espiritual busca sentido e transcendência. 

No entanto, ambos se encontram na curiosidade pelo funcionamento da 

mente humana e no desejo de compreender o que está além das aparências. 

A meditação, nesse contexto, surge como uma ponte entre esses dois 

mundos: é prática racional e mística ao mesmo tempo, sustentada por 

evidências científicas de seus benefícios e por tradições milenares de 

sabedoria. 

Assim, figuras do yoga e personagens como Henry Sugar nos lembram que a 

força de vontade e o autodomínio mental são caminhos possíveis para 

conciliar razão e fé, dúvida e transcendência. Meditar é um ato de coragem. O 

de voltar o olhar para dentro e descobrir que o verdadeiro milagre acontece 

quando a mente se aquieta e o ser humano se reconhece. 
 

Referências:  DAHL, Roald. O incrível caso de Henry Sugar e outras histórias. Tradução de 

Leonardo Fróes. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2016. PATAÑJALI. Yoga Sutras de Patañjali. 

Tradução e comentários de Carlos Eduardo Barbosa. São Paulo: Pensamento, 2019.  

 

 

 

Médium Camila Vidal 

VIVEKANANDA, Swami. Raja Yoga: o caminho da 

meditação. São Paulo: Martin Claret, 2014. GOLEMAN, 

Daniel. A arte da meditação. Rio de Janeiro: Sextante, 

2013. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A cada edição, o jornal Estrela Guia de Aruanda traz indicações de livros, filmes, canais, podcasts e outros 

conteúdos relacionados à Espiritualidade. O objetivo é compartilhar boas dicas de conhecimento sobre 

o universo da magia e do sagrado, sempre com responsabilidade e fundamento. 

Confira, a seguir, algumas sugestões:  

O livro aborda as experiências de despertar noturno com paralisia 

e a sensação de imobilidade, que muitas vezes são interpretadas 

de forma amedrontadora por falta de conhecimento. A obra, 

assinada por Wagner Borges, explica que esses momentos são, 

na verdade, manifestações do desconhecimento sobre a 

projeção da consciência, também conhecida como viagem astral 

ou desdobramento espiritual. 

 

 

 

 

 
O livro, de pai Márcio de Jagun, é um mergulho 

profundo na filosofia e religiosidade africana 

iorubá, com o objetivo de reavaliar e aprofundar o 

entendimento sobre o conceito de Orí.  É 

considerada obra indispensável para quem busca 

compreender a importância da “cabeça” como um 

elo de ligação entre o ser humano, o divino e a 

natureza, e como ele rege a existência individual 

com autonomia e responsabilidade. 

 

 

 

 
A professora e filósofa Lúcia Helena Galvão, da 

Nova Acrópole, apresenta na palestra 

“Sincronicidades” uma reflexão sobre o 

conceito junguiano que une acaso e 

significado. Inspirada em Carl G. Jung, ela 

propõe um olhar filosófico e espiritual sobre 

esses sinais da vida, mostrando que 

compreender as sincronicidades é um 

caminho para o autoconhecimento e o 

equilíbrio interior. 

 

 

 

Aproxime o celular no QRCode ou 
clique aqui para assistir ao vídeo  

 

https://www.youtube.com/watch?v=gsK1UGka8Dw
https://www.youtube.com/watch?v=gsK1UGka8Dw


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As imagens que ilustram esta edição foram retiradas de bancos de domínio público, ou seja, sem direitos autorais. A arte da capa foi 

cedida, gratuitamente, pelo artista Fábio Vieira. As demais artes foram geradas em ferramentas gratuitas de Inteligência Artificial. 

 

 

 

 

 

 


